इक्ष्वाकुवंश-केंद्र्यरी काश्यपगोत्री लिच्छवि-जाति-प्रदीप नाथकुल-मुकुंटमणि प्रातःस्मरणीय

# तीर्थंकर बर्द्धमान

विद्यानन्द मुनि

श्री वीर निर्वाण ग्रन्थ प्रकाशन-समिति, इन्दौर वी. नि. संवत् २५०० ं वार्बुलाल पाटोदी मंत्री, श्री वीर निर्वाण ग्रन्थ प्रकाशन-समिति ४८, सीतलामाता वाजार, इन्दौर-२ (मध्यप्रदेण)

© वी. नि. ग्र. प्र. सिमति

पष्ठ पुष्प अप्टम आवृत्ति (संगोधित-परिवद्धित)

तीर्थकर वर्द्धमान विद्यानन्द मुनि

२५००वाँ वीर-निर्वाणोत्सव के निमित्त अक्टूबर, १९७३

मूल्य: तीन रुपये

मुद्रक: नई दुनिया प्रेस, इन्दौर

TIRTHANKAK WARDHAMAN Vidyanand Muni Cultural History 1973

### प्रकाशकीय

परम पूज्य मुनिश्रो विद्यानन्दजी ने अपने मेरठ-त्रपियोग में जो अध्ययन-अनुसंघान किया और जो अभीक्षण स्वाध्याय-सिद्धि की, उसी की एक अपूर्व परिणति है उनकी आज से वीसेक वर्ष पूर्व प्रकाशित कृति "वीर प्रभु" का यह आठवां उपस्कृत संस्करण। इसमें मुनिश्री ने भगवान् महावीर के जीवन पर खोजपूर्ण सामग्री तो दी ही है, साथ ही उन तथ्यों का भी संतुलित समायोजन किया है जो अब तक हुई गंभीर खोजों के फलागम हैं। यही कारण है कि इसमें प्रागैतिहासिक, ऐतिहासिक, ज्योतिषिक, सांस्कृतिक तथा सामाजिक दृष्टियों से महत्वपूर्ण प्रामाणिक विवरण भी सम्मिलित हुए हैं। वास्तव में मुनिश्री अविराम दौड़ती सदासद्यः उस नदी की भांति हैं जो हर घाट-बाट पर निर्मल है और जो किचित् भी कृपण नहीं है; वे ठहरे हुए जल तो हैं नहीं कि एक बार जितना बटोर लिया उसे ही इतिश्री मानकर चलें; वे अनेकान्त की मंगल मूर्ति हैं और इसीलिए प्रत्येक दृष्टिकोण का सम्मान करते हैं और उसमें से प्रयोजनोपयोगी निर्दोष तथ्यों को अंगीकार कर लेते हैं। यही कारण है कि प्रस्तृत कृति में अनेकान्तवाद और स्याद्वाद से लभ्य चक्रवृद्धिक आनन्द की छटा मिलेगी। अनेकान्तात्मक सत्यान्वेषण की सबसे प्रमुख विशेपता यही है कि उससे वस्तु का मूल व्यक्तित्व तो अक्षत वना ही रहता है साथ ही चित्त पर एक वर्धमान ताज्गी और सुरिभ वरसती रहती है। मुनिश्री प्रवचन-शैली में लिखते हैं, इसोलिए उनके प्रतिपादन सरल, सुगम, उदाहरणों से पुष्ट और सुग्राह्य हैं। पुस्तक की एक और विशेपता यह है कि इसमें भगवान् महावीर के जीवन का असंदिग्ध वृत्तान्त तो है हो, साथ ही जैन सिद्धान्तों का एक सारपूर्ण व्यक्तित्व भी झलक उठा है।

वैशाली के सम्बन्ध में मुनिश्री ने जो विवरण दिये हैं, वे किसी भी गणतन्त्र के लिए गौरव का विषय हो सकत हैं। जब विश्व के अन्य देश राजनीति के शैशव से गुजर रहे थे, तब वैशाली अपने तारुण्य-शीर्ष पर थी। जैनों ने न केवल धर्म, संस्कृति और दर्शन के क्षेत्र में मर्वोच्चता उपलब्ध की थी वरन् उन्होंने पाथिव समृद्धियों के भो उस तल को छू लिया था जहाँ पहुँचकर आदमी लीटने लगता है। इसका मलतव यह हुआ कि जैन राजन्यवर्ग ने पाथिवता की उस सीमा को भो लांबना शुरू किया था जहां पहुंचकर वह स्वयं निस्सार और निर्यंक दीखने लगती है। महावीर का वैराग्य कोई लाचारी नहीं है और न ही वह पलायन है, वह सुनियोजित पद-निक्षेष है अध्यात्म की दिशा में। वह अनन्त ऐश्वर्य के बीच से आनेवाली मंगल ध्विन है, जिसने आगे चलकर भारत के भाल का श्रृंगार किया है। महावीरकालीन मारत निपट अशान्त था और शान्ति की तलाश कर रहा था। इसके विपरीत भारतीय धरती पर कई जगह पशुओं की निरीह चीत्कारें और रक्तपात थे। इन निराशाओं

के मध्य महावीर शान्ति के एक सशक्त विश्वास की भांति आये, जिन्होंने आम आदमी को निष्कण्टक सांस लेने का अवसर दिया। उन्होंने सहअस्तित्व और धार्मिक सहिष्णुता के ऐसे आधार, जो कई सदियों पूर्व भारत में प्राँढ़ विकास कर चुके थे, किन्तु अब जिन्हें विस्मृत कर दिया गया था, पुनः स्थापित किये और उनकी सर्व-मंगला प्रवृत्ति की ओर लोगों का ध्यान आर्कापत किया। एक महत्व की बात यह भी हुई कि भगवान् महावीर ने अपना कार्य लोकभाषा में किया, जहां किसी तरह का कोई व्यवधान नहीं था।

मुनिश्री की यह कृति पच्चीस सीवें महावीर-परिनिर्वाण की एक समुज्ज्वल भूमिका के रूप में प्रकाश में आ रही है। यह एक ऐसी पुस्तक है, जो कई-कई छोटी पुस्तकों का आधार बन सकती है, विशेषतः उन पुस्तकों का जो पाठ्यक्रमों में आती हैं और कई श्रम और गलतफहमियों को जन्म देती हैं। श्री वीर निर्वाण ग्रन्थ प्रकाशन समिति, इन्दौर का यह परम सौभाग्य है कि उमे मुनिश्री की प्रस्तुत उल्लेख्य कृति के प्रकाशन का मुखद संयोग मिला है। जिस पारस-पुरुप में संपूर्ण भारतीय संत-परम्परा वातायन ढूंढ़ रही है, हमें विश्वास है उसकी यह बहुमूल्य कृति ब्यापक रूप में समावृत होगी और लोक-जीवन को समुचित्त दिशा देने में सफलता प्राप्त करेगी।

समिति ने मुनिश्री की अन्य कई कृतियां प्रकाशित की हैं, जिनमें से "निर्मल आत्मा ही समयसार", "अहिंसाः विश्वधर्म", "आध्यात्मिक सूवितयां", "समय का मूल्य" बहुख्यात और बहुपटित-चिंचत कृतियां हैं। यही कारण है कि इनमें से कई के द्वितीय संस्करण भी हुए हैं। इसके अतिरिक्त मुनिवर की मंगल प्रेरणा के फलस्वरूप समिति भगवान् महावीर के जीवन पर दो और महत्वपूर्ण ग्रन्थों का प्रकाशन कर रही हैं; ये हैं—मुनिश्री के प्रवृद्ध एवं व्यक्तिगत निर्देशन में पंडित पद्मचन्द्र शास्त्री द्वारा लिखित "तीर्थकर बर्द्धमान महावीर" तथा हिन्दी के सुप्रसिद्ध उपन्यासकार, कवि एवं पत्रकार श्री वीरेन्द्रकुमार जैन द्वारा प्रणीत वृहद् उपन्यास "अनुत्तर योगी : तींर्थकर महावीर"। हमें विश्वाम है समिति आने वाले वर्ष में मुनिश्री के मंगल गुभार्णीप लेकर जीवन को प्रकाश और पावनता देने वाला सत्साहित्य प्रकाशित करने में सफल होगी।

अन्त में हम पंडित श्री नाथ्लालजो शास्त्री के प्रति भी समिति का आभार व्यक्त करते हैं, जिन्होंने अत्यधिक व्यस्त होते हुए भी एक खोजपूर्ण प्राक्कथन लिखकर हमें अनुगृहीत किया है।

–वाबूलाल पाटोदी

#### प्राक्कथन

मुनि श्री विद्यानन्दणी द्वारा लिखित 'वीर-प्रभु' लघु पुस्तिका छह-सात संस्करणों में लगभग २० हजार संस्या में प्रकाशित होकर पाठकों के सम्मुख आ चुकी है। भगवान् महावीर के पच्चीस सौवें परिनिर्वाण-महोत्सव की योजनाओं के अन्तर्गत तीर्थंकर वर्द्धमान के जीवन और देशना को प्रस्तुत संस्करण के रूप में परिवर्तित और परिवर्धित कर विद्वान् एवं तपस्वी लेखक ने उसे वहुमूल्य कृति वना देने का सराहनीय प्रयत्न किया है। श्री वीर निर्वाण ग्रंथ प्रकाशन-समिति द्वारा पं. पद्मचन्द्रजी शास्त्री की भगवान् महावीर की एक अन्य जीवनी भी प्रकाशित हो रही है, उसमें मुनिश्री के अनेक सुझाव हैं, जिनका यत्र-तत्र साम्य दिखाई देता है।

इस रचना में मुनिश्री ने जीवन्त स्वामी प्रतिमा का, जो राजकुमार महावीर के संसार त्यागने के एक वर्ष पूर्व का चित्रण है, चित्र तथा तीर्थंकर वर्द्धमान की पंचकल्याणक तिथियों का वर्तमान ईस्वी सन्, तारीख तथा वारों में उल्लेख, जन्म-स्थान, वैशाली की महिमा इत्यादि विशेषताओं का दिग्दर्शन करा कर इसका महत्व वढ़ा दिया है।

भगवान् महावीर के लोक मंगलकारी सिद्धांतों में अहिंसा, अनेकांत, स्याद्वाद अपिरगृह, समतावाद और कर्मवाद आदि हैं, जिनका मूर्तिमान स्वरूप स्वयं लेखक अपने अलांकिक तपःपूत जीवन में ग्रहण किये हुए है और वर्तमान विपमता के विपानत वातावरण में संप्रदायातीत सर्वधर्म-समभाव और समन्वय की पुण्य-पीयूपधारा को जन-जीवन में प्रवाहित कर धमण-संस्कृति की महत्ता और विश्वधर्म का प्रचार-प्रसार कर रहे हैं। मानव-जीवन में भौतिकता के साथ आध्यात्मिकता का समन्वय होना आवश्यक है। आध्यात्मिकता जीवन की वाहच रूपरेखा के निर्माण के साथ जीवन को पशु-स्तर से उठा कर मानवीय धरातल पर ले जाती है। भारतीय संस्कृति में भौतिकता के भीतर ही आध्यात्मिकता की स्थित मानी गई है।

भारतीय संस्कृति का मूल सिद्धांत व्यापक सिहण्णुता है। दूमरों की जीवन-संबंधी समस्याओं और दृष्टिकोण के प्रति सम्मान प्रदिश्ति करने की उदारता से इस देश में वैदिक और श्रमण साथ-साथ रह रहे हैं। सार्वमीमिक दृष्टि-विन्दु की विशिष्टता से ही विचारधाराओं में विरोध की जगह संब्लेपण की प्रोत्साहित करने का प्रयत्न रहा है।

#### 'रुचीनां वैचित्र्यादृजु कुटिल नाना पथजुपां । नृणामे को गम्यस्त्वमसि पयसामर्णव इव<sup>९</sup> ॥

महिम्नस्त्रोत की सर्वधर्म समानत्व को करने में समर्थ यह उदारता वैदिक शास्त्रों में उपदिष्ट है। यं शैवा समुपासते' और 'यो विश्वं वेदवेद्यं' आदि वैदिक और महाकलंक के उदार मावों से अनुप्राणित मंगल श्लोक प्रसिद्ध हैं।

इसी प्रकार मनुस्मृति में लिखा है कि<sup>र</sup> ६८ तीथों की यात्रा का जो फल होता है वह एक आदिनाथ के स्मरण से प्राप्त हो जाता है।

महामारत में 'जीवदया के संबंध में उल्लेख है कि एक ओर स्वर्णमेरु और समस्त पृथ्वी और दूसरी ओर एक प्राणी का जीवन; फिर मी जीवन का मूल्य उससे अधिक है।

इतिहास में यह देखने को मिलता है कि युग-महापुरुपों के शिष्यों ने अपने गुरु-जनों के प्रदर्शित मार्ग के प्रचार के नाम पर उन्मत्त होकर कलह और विद्वेष के बीज वो ये, मजहव के नाम पर हिंसा और संघर्ष की जड़ जमाने की कोशिश की, पर क्षत्रिय गासक तीर्थंकरों आदि (जिनमें रामाकृष्ण आदि भी सम्मिलित हैं) ने मानव-हृदय को संस्कृत बनाना वमं का उद्देश्य है यह उदघोषित करते हुए उसके नाम पर उत्पन्न किये गये दोपों को दूर कर स्वयं वीतरागता प्राप्त कर अहिंसा और अनेकांत रूप विश्व-कल्याणकारी मार्ग का उपदेश दिया । छान्दोग्य उपनिपद् ४-३ में गौतम गोत्रिय ऋषि क्षत्रिय राजा प्रवहण से आत्मविद्या के विषय में प्रश्न करते हैं और उन्हें उत्तर मिलता है कि "पूर्वकाल में तुम से पहले यह विद्या ब्राह्मणों के पास नहीं गयी इसीमे संपूर्ण लोकों में इस विद्या के द्वारा क्षत्रियों का ही अनुशासन होता रहा है।" इसी प्रकार छान्दोग्य उपनिषद् ५-११ में केकयकुमार अञ्चपति राजा द्वारा परम शोत्रिय ऋषियों को आत्म विद्या के उपदेश देने का उल्लेख मिलता है। भगवान महाबीर द्वारा उपदिष्ट अहिंसा इत्यादि सिद्धांतों के प्रसार करने का श्रेय इन्द्रमृति गीतम, वायुम्ति, अग्निमृति प्रमृति चेदवेदांग पारंगत ब्राह्मण-श्रेष्ठों को है, जो परम तपस्वी और ब्रह्मचारी थे और राजगृह से मुक्त हुए थे। महावीर-निर्वाण के पश्चात् भी आचार्य विद्यानंद आदि उद्भट विद्वान् स्याद्वाद-दर्शन के महान् प्रचार-प्रसार करने वाले हो चुके हैं। वर्तमान में वर्णी गणेगप्रसादजी भी ऐसे ही थे।

 <sup>9</sup> जल के स्थान समुद्र समान विभिन्न मार्गश्रीर रुचिवालों के लिए श्रात्मा की मुक्ति-प्राप्ति का.
 उद्देश्य तो एक ही है।

२ म्रप्ट पष्टिपु तीर्येषु यात्रायां यत्फलंभवेत् । श्री भ्रादिनायदेवस्य स्मरणेनापितद्भवेत् ॥

३ एकतः कांचनो मेरः कृत्स्ना चैव वसुन्धरा। जीवस्य जीवितं चैव तत्तुल्यं कदास्यत ॥

जनरल फरलांग, सुनीतिकुमार चटर्जी और न्यायमूर्ति रांगलेकर ओदि विद्वानों के मतानुसार भारत में आर्यों के आने के पूर्व<sup>1</sup> जैनवर्म विद्यमान था। पश्चिमीय एवं उत्तरीय मध्य भारत का ऊपरी भाग ईस्वी सन् १५०० से लेकर ८०० वर्ष पूर्व पर्यन्त उन तूरानियों के अधीन था जिनको द्रविड़ कहते हैं। उस समय उत्तरभारत में एक प्राचीन, अत्यन्त संगठित वर्म प्रचलित था, जिसका दर्शन, आचार एवं तपरचर्या सुव्यवस्थित थी, वह जैनधर्म था। आर्यों ने यहाँ के निवासियों को अनार्य कहा और "दोनों यहाँ एक दूसरे के समीप रहने लगे। आर्यों के कुछ घार्मिक अनुष्ठान और देवी-देवताओं को अनार्य लोगों ने स्वीकार कर लिया । घीरे-घीरे अनार्यों के देवता, घर्मानुष्ठान, दर्शन, तत्व-ज्ञान और मिनतवाद आर्यों के मन पर अपनी छाप छोड़ने लगे। अनार्य राजा तथा पुरोहित आर्यमापा (संस्कृत) ग्रहण करने के साथ ही साथ आर्यमापी समाज में गृहीत होने लगे।" सर राघाकृष्णन के अनुसार उपनिपदों का तत्वज्ञान भारत के आदिवासी द्रविड़ों आदि से लिखा गया था। उपनिषद् और जैन तत्वज्ञान में आत्मा, व्यवहार (अविद्या) और निश्चय (विद्या) आदि के वारे में वहुत कुछ साम्य मिलता है। डॉ. हर्मन जैकोवी के मत से भगवान ऋषभदेव जैनधर्म के संस्थापक ऐतिहासिक पुरुप थे। भागवत में उन्हें अष्टम अवतार के रूप में माना गया है। यह सव वैदिक और श्रमण संस्कृति दोनों को भारतीय संस्कृति के व्यापकरूप में आत्मसात कर लेने के उदाहरण हैं । वेदों में ऋपम, अरिष्टनेमि, वर्षमान आदि तीर्थंकरों का उल्लेख गुणग्राहकता एवं उदारता का द्योतक है।

मगवान महावीर वेद और ब्राह्मण-विरोधी थे, यह प्रचार भ्रमपूर्ण है। इसके कोई प्रमाण नहीं मिलते कि उन्होंने वेदों का विरोध किया, विल्क मस्करी आदि दिगंवर साधुओं का पक्ष न कर इन्द्रमूति आदि को अपना प्रमुख गणधर वनाया और गुण-ग्राही वने। वेदों आदि में मी हिंसा का विधान अंग्रेज विद्वान् रावर्ट अर्नेस्ट ह्यू म आदि द्वारा मंत्रों की हिंसापरक व्याख्या करने के कारण हुआ जान पड़ता है। क्योंकि महाभारत के ज्ञांतिपर्व अ.२६४,९ में लिखा है कि मद्य, मछली, मयु, मांस आदि वेदों में यूर्तों द्वारा किल्पत किये गये हैं। इसी प्रकार राजा रन्तिदेव के अहिंसक राजाओं में प्रसिद्ध होते हुए भी उसे प्रतिदिन दो हजार गायों और दो हजार पशुओं की हिंसा करने वाला वताया गया है। यह कथन महाभारत वन पर्व अ.२०७-२०८ का है जहां 'वध्येते' का अर्थ वास्तव में यह है कि गायों और पशुओं को वांयकर उनका

१ संस्कृति प्रवाह (वैदिक काल के आर्य), पृ. ११=.

२ एलफिस्टन स्रौर डा. कीथ की मान्यता है कि स्रार्य वाहर से स्राये इसके पुष्ट प्रमाण नहीं है।

दूध अतिथि-सत्कार में दिया जाता था। \* चरक संहिता और निघंदु में ऋप का अर्थ एक पौधा है, जो औपध में काम आता है। इसी प्रकार उक्षा सोमलता को कहते हैं जबिक इनका बैल अर्थ कर मांस-मक्षण के अर्थ में उनक मि. रावर्ट ने प्रयोग किया है। चर्मराशि के मिगोने से जो जल वहता था उससे विशाल नदी प्रकट हुई वह चंवल कहलाई। साकृति पुत्र रंतिदेव ने अतिथियों के लिए २०१०० गायें छूकर दीं। उन्हें स्नान कराने में उनके चर्म का आलंभन (घोकर साफ करने) से उनक नदी निकली। यहां महाभारत शांति पवं १२३ में जो संस्कृत क्लोक है उसके आलंभन शब्द का हिंसा करना अर्थ कर दिया गया है इससे यह श्रांति हो गयी; जबिक गोमेंच का अर्थ गोसवर्धन है या इन्द्रियसंयम है, किन्तु इनका हिंसापरक अर्थ कर दिया गया है। इसीलिए मृनि श्री विद्यानंदजी अपने प्रवचनों में यह स्पष्ट बताते हैं कि म. महावीर हिंसा के विरोधी थे, न कि वेदों के। उन्होंने अहिंसा रूपी शास्त्र से भटके हुए प्राणियों का हृदय परिवर्तन किया। हमें भी मावात्मक एकता की बात करना चाहिए। श्रामक बातों का प्रचार करने वाले साहित्य से वचना चाहिए।

इस ग्रन्थ को लिखते हुए मुनिश्री ने अनेकांत और स्याद्वाद के स्वरूप पर इसीलिए रोचक उदाहरणों से विजद प्रकाश डाला है ताकि समन्वय की भावना और विश्वधर्म का लोकमानस पर अच्छा प्रभाव पड़े; क्योंकि स्याद्वाद्व सहानु मूतिमय है। उसमें समन्वय की क्षमता है। वह उदारता के साथ अन्य वादों में आग्रह के अंश को छाट कर उन्हें अपना अंग वनाता है। यह वौद्धिक अहिंसा कही जाती है।

आज जैनों में ही सांप्रदायिकता और परस्पर ईर्प्या द्वेप वढ़ रहे हैं। निर्वाण-महोत्सव के द्वारा वाहर हम भ महावीर की देशना का प्रचार करना चाहते हैं और घर में उस पर अमल नहीं कर पा रहे हैं। मुनिथी ही ऐसे हैं जो अपने अद्भुत व्यक्तित्व, त्यागमय जीवन तथा वक्तृत्व से भावनात्मक ऐक्य का प्रयत्न कर रहे हैं। 'परस्परोपग्रहो जीवानां' और 'वसुवैव कुटुम्वकम्' सद्श वाक्यों की व्याख्या थोताओं को तभी प्रकाधित कर सकती है जब इन सूत्रों के व्याख्याता स्वयं निर्विकार और और असांप्रदायिक हों। आजकल की प्रवृद्ध

मांसीदनं ग्रीक्षेण वार्षभेण वा-पुत्र की ग्राकांक्षा, पूर्णायु ग्रीर वेदज्ञाता होने के लिए युवा व वृद्ध वैल का मांस खावे (यहदारण्य ६-४-१=).

<sup>ं &#</sup>x27;दिनकर' के उद्गार हैं कि 'सिहष्णुता, उदारता, सामाजिक संस्कृति, अनेकांतवाद, स्याद्वाद और अहिंसा ये एक ही सत्य के अलग-अलग नाम हैं। असल में यह भारत वर्ष की सब से बड़ी विलक्षणता है जिसके अधीन यह देश एक हुआ है और जिसे अपनाकर सारा संसार एक हो सकता है।

जनता से व्यक्ति छिपा नहीं रह सकता। मुनिश्री की 'पिच्छी-कमंडल्' और 'निर्मल आत्मा ही समयसार' आदि रचनाएँ समुज्ज्वल क्रुतियाँ हैं जो उनके चितन, मनन, अभीक्ष्ण ज्ञानाराधन, असाधारण प्रतिभा एवं लोकहित की भावना की परिचायक हैं।

मुनिश्री के इन्दौर वर्षावास के सुयोग से जो दिशा प्राप्त हुई उसका परिणाम वीर निर्वाण ग्रंथ प्रकाशन समिति है और समिति के प्रभावशाली प्रमुख कार्यकर्ता श्री वावूलालजी पाटोदी प्रभृति उदारमना सज्जनों के पुरुपार्थ से इसके विविध उद्देश्यों को कार्यन्वित किया जा रहा है।

इन्दौर दीपावली वी. नि. सं. २५००

–नाथूलाल शास्त्री

"महावीर ने एक ऐसी साधु संस्था का निर्माण किया, जिसकी भित्ति पूर्ण अहिंसा पर निर्धारित थी। उनका 'अहिंसा परमोधमंः' का सिद्धान्त सारे संसार में २५०० वर्षो तक अग्नि की तरह व्याप्त हो गया। अन्त में इसने नव भारत के पिता महात्मा गांधी को अपनी ओर आकर्षित किया। यह कहना अतिशयोनितपूर्ण नहीं है कि अहिंसा के सिद्धान्त पर ही महात्मा गांधी ने नवीन भारत का निर्माण किया।"

--ही. एत. रामचन्द्रत् ग्रध्यक्ष--पुरातत्त्व विभाग, भारत

## अनुक्रम

जीवन्त स्वामी प्रतिमा
(चित्र) १३
महावीर-वन्दना १४
भारतीय साहित्य में चौवीस
तीर्थंकर १५
तीर्थंकर वर्द्धमान १६
महावीर-कालीन भारत
(मानचित्र) २२
गीवन-तथ्य २३-३०

सौर मान से काल-गणना २५ जन्म-स्थान २५ जन्म-कुण्डली २६ पंचकत्याणक-तिथियां २७ विशव काल-निर्णय २८ स्थूल काल-निर्णय २९

वैशाली (चित्र) ३१ वैशाली नगर ३५ नन्द्यावर्त राजप्रासाद ३६ तीर्थंकर महावीर ३७ जन्मोत्सव ४१ वर्द्धमान के नामान्तर ४४ विवाह का उपक्रम ४६

संसार से वैराग्य ४९ तपस्या ५२ चन्दना-उद्धार ५४ उपसर्ग ५५ कैवल्य ५६ समवशरण ५९ दिव्य उपदेश ६१ वीर-वाणी का प्रभाव ६५ परिनिर्वाण-महोत्सव ६८ महावीर के नाम पर नगर ७० तीर्थकर महावीर और महात्मा-, बुद्ध ७०, ७३ महावीर-निर्वाण-संवत् , ७४ अनेकान्त ७९ सप्तभंगी ८५ स्याद्वाद ८८ विद्वानों की सम्मतियाँ ९२

शंकराचार्य और स्याद्वाद ९६

अनेकान्त और स्याद्वाद ९८

स्याद्वाद की व्युत्पत्ति ९८

चतुरंगवाद ९९

उपसंहार १००



जीवन्त-स्वामी-प्रतिमा

परन्तु कुछ तथ्य ऐसे हैं, जिनसे विश्वास होता है कि महाबीर की पूजा उनके जीवन-काल में भी को जाती थी। लगभग संसार त्यागने से एक वर्ष पूर्व, जब महाबीर अपने राज-प्रासाद में ध्यान-मग्न खड़े हुए थे उस समय की यह मूर्ति वनाई हुई है। इसलिए इस मूर्ति में एक राजमुकट, कुछ गहने तथा भरीर के निचले भाग के वस्त्र महाबीर के गरीर पर परिलक्षित होते है। महाबीर के जीवनकाल को मूर्ति होने के कारण इसे जीवन्त-स्वामी-प्रतिमा के नाम से जाना जाता है। ये कल्पना उनके जीवनकाल में विद्यमान थी। वाद की कल्पना इसी मूर्ति की अनुगामी है जिसे कि जीवन्त-स्वामी-प्रतिमा के नाम से जाना जाता है।

—संग्रहालय पुरातत्त्व पद्मिका जून, १९७२ : अंक सं. ९

# महावीर-वन्द्ना

# (पादाकुलक छन्द)

| "सन्मतिजिनपं सरसिजवदनं । संजिनताखिल कर्मकमथन            | i  |
|---------------------------------------------------------|----|
| पद्मसरोवरमध्यगतेन्द्रं । पावापुरि महावीर जिनेद्रं       | Ħ  |
| चीरभवोदधिपारोत्तारं । मुक्तिश्रीवधुनगरविहारं            | 11 |
| द्विद्वीदशकं तीर्थपवित्रं । जन्माभिषकृत निर्मलगात्रं    | 11 |
| वर्धमान नामाख्यविज्ञालं । मान प्रमाण लक्षणदञ्जतालम्     | 11 |
| ञत्रुविमथनविकटभटवीरं । इ <b>ट्टै</b> श्वर्यधुरीकृतदूरं  | u  |
| कुंडलपुरि सिद्धार्थ भूपाल । स्तत्पत्नी प्रियकारिणि बालं | u  |
| तत्कुलनिलन विकाशितहंसं । घातपुरोघातिकविष्वंसं           | Ħ  |
| ज्ञानदिवाकर लोकालोकं । निर्जितकर्मारातिविद्योकं         | 11 |
| वालत्वे संयमसुपालितं । मोहमहानलमथनविनीतं ।।             | 77 |

## भारतीय साहित्य में चौबीस तीर्थंकर

'म्नस्मिन्वे भारते वर्षे जन्म वै श्रावके कुले । तपसाः युक्तमात्मानं केशोत्पाटन पूर्वकम् ।। तीर्थकराश्चतुर्विशत्तथातैस्तु पुरस्कृतम् । छायाकृतं फणीन्द्रेण ध्यानमात्र प्रदेशिकम् ॥'

- दैदिक पद्मप्राण ५।१४।३८९-९०

(इस भारतवर्ष में २४ (चौबीस) तीर्थकर श्रावक (क्षत्रिय) कुल में उत्पन्न हुए। उन्होंने केशलुंचनपूर्वक तपस्या में अपने आपको युक्त किया। उन्होंने इस निर्ग्रन्थ दिगम्बर पद को पुरस्कृत किया। जब-जब वेध्यान में लीन होते थे फणीन्द्र नागराज उनके ऊपर छाया करते थे।)

चौबीस तीर्थकरों के नाम इस प्रकार हैं--

'ऋषभनाथ,अजितनाथ,सम्भवनाथ, अभिनन्दन नाथ, सुमितनाथ, पद्मप्रभनाथ, सुपार्श्वनाथ, चन्द्रप्रभनाथ, पुष्पदन्तनाथ, शीतलनाथ, श्रेयांसनाथ, वासुपूज्यनाथ, विमलनाथ, अनन्तनाथ, धर्मनाथ, शान्ति-नाथ, कुन्थुनाथ, अरनाथ, मिल्लिनाथ, मृनिसुव्रतनाथ, निमनाथ, नेमि-नाथ, पार्श्वनाथ और वीरनाथ।

डा. बुद्धप्रकाश डी. लिट्. ने अपने ग्रन्थ 'भारतीय धर्म एवं संस्कृति' में लिखा है——

"महाभारत में विष्णु के सहस्रनामों में श्रेयांस, अनत, धर्म, ज्ञान्ति और संभव नाम आते हैं और शिव के नामों में ऋषभ, अजित, अनन्त और धर्म मिलते हैं। विष्णु और शिव दोनों का एक नाम सुव्रत दिया गया है। ये सव नाम तीर्थंकरों के हैं। लगता है कि महाभारत के समन्वयपूर्ण वातावरण में तीर्थंकरों को विष्णु और शिव के रूप में सिद्ध कर धार्मिक एकता स्थापित करने का प्रयत्न किया गया। इससे तीर्थंकरों की परम्परा प्राचीन सिद्ध होती है।"

#### तीर्थकर वर्द्धमान

"यह सुविदित है कि जंन धर्म की परम्परा अत्यन्त प्राचीन है। भगवान् महावीर तो अन्तिम तीर्थंकर थे। मिथिला प्रदेश के लिच्छ्वी गणतन्त्र से, जिसकी ऐतिहासिकता निविवाद है, महावीर का कौटु- म्विक सम्पर्क था। उन्होंने श्रमण-परम्परा को अपनी तपश्चर्या के द्वारा एक नयी शिवत प्रदान की जिसकी पूर्णतम परम्परा का सम्मान दिगम्बर-परम्परा में पाया जाता है। भगवान् महावीर से पूर्व २३ तीर्थंकर और हो चुके थे। उनके नाम और जन्म-वृतान्त जैन साहित्य में सुरक्षित हें। उन्हींमें भगवान् ऋपभदेव प्रथम तीर्थंकर थे जिसके कारण उन्हें आदिनाथ कहा जाता है। जैनकला में उनका अंकन धोर तपश्चर्या की मुद्रा में मिलता है। ऋपभनाथ के चरित का उल्लेख श्रीमद्भागवत् में भी विस्तार से आता है और यह सोचने पर वाध्य होना पड़ता है कि इसका कारण क्या रहा होगा? भागवत में ही इस बात का उल्लेख है कि महायोगी भरत ऋपभदेव के शत पुत्रों में उमेष्ठ थे और उन्हीं से यह देश भारतवर्ष कहलाया।\*

भगवान् महावीर तपः प्रधान संस्कृति के उज्जवल प्रतीक हैं।
भोगों से भरे हुए इस संसार में एक ऐसी स्थिति भी संभव है जिसमें
मन्ष्य का अडिंग मन निरन्तर संयम और प्रकाश के सान्निध्य में रहता
हो—इस सत्य की विश्वसनीय प्रयोगशाला भगवान् माहवीर का जीवन
है। वद्धंमान महावीर गौतम वुद्ध की भाँति नितान्त ऐतिहासिक
व्यक्ति हैं। माता-पिता के हारा उन्हें भी हाड़-माँस का गरीर प्राप्त
हुआ था। अन्य मानवों की भाँति वे भी कच्चा दूध पीकर वढ़े थे;
किन्तु उनका उदात्त मन अलाँकिक था। तम और ज्योति, सत्य और
अनृत के संधर्ष में एक वार जो मार्ग उन्होंने स्वीकार किया, उस पर

 <sup>&</sup>quot;येषां खलु महायोगी भरतो ज्येष्टः श्रेष्टगुणश्चासीत् ।
 येनेदं वर्षं भारतिमिति ं व्यपदिशन्ति ।।"

दृढ़ता से पैर रखकर हम उन्हें निरन्तर आगे वढ़ते हुए देखते हैं। उन्होंने अपने मन को अखण्ड ब्रह्मचर्य की आँच में जैसा तपाया था, उसकी तुलना में रखने के लिए अन्य उदाहरण कम ही मिलेंगे। जिस अध्यात्म केन्द्र में इस प्रकार की सिद्धि प्राप्त की जाती है उसकी धाराएँ देश और काल में अपना निस्सीम प्रभाव डालती हैं। महावीर का वह प्रभाव आज भी अमर है। अध्यात्म के क्षेत्र में मनुष्य कैसा साम्राज्य निर्मित कर सकता है, उस मार्ग में कितनी दूर तक वह अपनी जन्म-सिद्ध महिमा का अधिकारी वन सकता है, इसका ज्ञान हमें महावीर के जीवन से प्राप्त होता है। वार-वार हमारा मन उनकी फौलादी दृढ़ता से प्रभावित होता है। कायोत्सर्ग मुद्रा में खड़े रहकर शरीर के सुख-दु:खों से निरपेक्ष रहते हुए उन्होंने काय-साधन के अत्यन्त उत्कृष्ट आदर्श को प्रत्यक्ष दिखाया था। निर्वल संकल्प का व्यक्ति उस आदर्श को मानवी पहुँच से वाहर भले ही समझे, पर उसकी सत्यता में कोई संदेह नहीं हो सकता। तीर्थंकर महावीर उस सत्यात्मक परिधि के केन्द्र में अखंड प्रज्विलत दीप की भाँति हमारे सामने आते हैं। यद्यपि यह पथ अत्यन्त कठिन था; किन्तु हम उनके कृतज्ञ हैं कि उस मार्ग पर जब वे एक वार चले तो न तो उनके पैर रुके और न डग-मगाये। उन्होंने अन्त तक उसका निर्वाह किया। त्याग और तप के जीवन को रसमय शब्दों में प्रस्तुत करना कठिन है, किंतु फिर भी इस सुन्दर जीवन में कितने ही मार्मिक स्थल हैं, तथा कितनी ही ऐसी रेखाएँ हैं जो उनके मानवीय रूप को साकार बनाती हैं:

सत्य, अहिंसा और ब्रह्मचर्य, तप और अपरिग्रह हपी महान् आदर्शों के प्रतीक भगवान महावीर है। इन महाव्रतों की अखण्ड साधना से उन्होंने जीवन का बृद्धिगम्य मार्ग निर्धारित किया था और भौतिक शरीर के प्रलोभनों से ऊपर उठकर अध्यात्म भावों की शाइवत विजय स्थापित की थी। मन, वाणी और कर्म की साधना उच्च अनन्त जीवन के लिए कितनी दूर तक संभव है, इसका उदाहरण तीर्थंकर महावीर का जीवन है। इस गंभीर प्रज्ञा के कारण आगमों में महावीर की दीर्धप्रज्ञ कहा गया है। ऐसे तीर्थंकर का चरित धन्य है। लोक-कल्याण की कामना से जो तप करते हैं, उनको हमारा प्रणाम। वन्धनात्मक जड़ तत्त्व पर विजय पाकर जिस दिन महावीर स्वामी के जीवन में आत्म चैतन्य का प्रकाश हुआ वह उनके जीवन का प्रथम प्रभात था। उसे ही शास्त्रों में 'श्री-सूर्योदय' कहा गया है। प्रत्येक सुनहली उपा इसी प्रकार के श्री-सम्पन्न सूर्योदय का संदेश हमारे लिए लाती है। प्रतिदिन वढ़ती हुई आयु के साथ हम इस संदेश का अधिकाधिक साक्षात्कार कर सकें, यही दैनिक पर्यवेक्षण के द्वारा हम सवका प्रयत्न होना चाहिये। " — डा. वास्टेवशरण अग्रवाल

के तीयँकर महावीर, जैन साहित्य का इतिहास, पूर्व-पीठिका; महावीर डायरी ग्रादि से।

गांधार पन्नगपदोपपदे च विद्ये दत्वा फणावदीधपो विधिवत्स ताभ्याम् ोर्धिरो विसर्ज्यं नय विद्विनितौ कुमारौ स्वावासमेव च जगाम क्रुतेष्टकार्यः॥

---जैनाचार्य जिनसेन, आदि पुराण १९**।१८**५

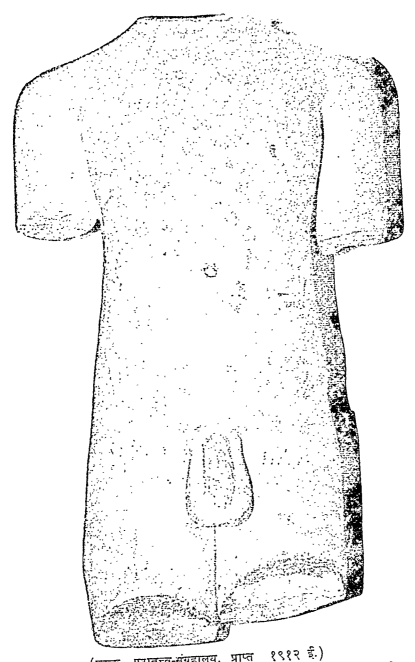
(इस प्रकार नयों को जानने वाले धीर-वीर घरणेन्द्र ने उन दोनों को गान्वार पदा और पन्नगपदा नाम की दो विद्याएँ दीं और फिर अपना कार्य पूरा कर वृषभदेव के चरणों में विनय से झुके हुए दोनों राजकुमारों को छोड़कर अपने निवास स्थान पर चला गया।)



(गान्धार विद्या पन्नग विद्या चेति द्वे विद्ये) सील नं. ११४/१६२६-३० सिन्धु-घाटी-मोहन-जो-दारो

— 'निम और विनिम प्रजापित वृषभदेव के साथ हो गये, वे वृषभदेव से राज्य माँग रहे थे; किन्तु वृषभदेव मौन थे। उस समय नागराज वृषभदेव की वन्दना करने आया। उस नागराज ने निमिविनिम को उक्त दोनों विद्याएँ दीं और उनके लिए वैताड्य पर्वत पर उत्तर व दक्षिण श्रेणी में क्रमशः ६० और ५० नगर वसाये।

 <sup>&#</sup>x27;निम विनर्माण जायण, नागिन्दो वेज्जदाण वेयड्ढे।
 जत्तर दाहिण सेढी, सट्ठी पन्नास नगराई।।'—नावश्यक निर्युवित 340
 गंघव्व (प्राकृत), गंधर्व (संस्कृत), गन्दरवा (म्रवेस्ता), केन्टारस (यूनान)।



पुरातत्त्व-संग्रहालय, प्राप्त (पटना,

" किन्तु एक दूसरा प्रमाण जो सन्देह-रहित है, सामने आ जाता है। वह पटना के लोहानी-पुर मुहल्ले से प्राप्त एक नस्न कायोत्सर्ग मूर्ति है। उस पर मौर्यकालीन श्रोप या चमक है श्रोर श्री काशीप्रसाद जायसवाल से लेकर श्राज तक के सभी विद्वानों ने उसे तीर्यकर-प्रतिमा माना था काशाप्रसाद जायसवाल स लकर आज तक क समाविद्याना न उस तायकर-आतमा माना है। उस दिशा में वह मृति अब तक की उपलब्ध सभी वौद्ध तथा ब्राह्मण धर्म-मम्बन्धी मूर्तियों से प्राचीन ठहरती है। कॉलगाधिपति खारवेल के हाथीगुम्फ शिलालेख से भी ज्ञात होता है कि कुमारी पर्वत पर जिन प्रतिमा का पूजन होता था। इन संकेतों से भी इंगित होता है कि जैनधर्म की यह ऐतिहासिक परम्परा ग्रीर अनुश्रुति अत्यन्त प्राचीन थी।

..... उक्त नंदिवर्धन ने मगध साम्राज्य को, जो अजातशत्रृ के समय से ही वनना प्रारंभ हो गया था, और भी वढ़ाया। उसने किंठा को भी जीत लिया था तथा वहाँ से लूटकर और निवियों के साथ जिन (जैन तीर्थं कर) की मूर्ति भी ले आया था। ई. पू. ५ वीं शती में जैन मूर्तियाँ वनने का यह अकाट्य प्रमाण है। इसी समय के कुछ पीछे कृष्ण की मूर्ति के अस्तित्व का अनुमान होता है।

# श्री महावीर टिट जैन वाचनालय भी महावीर जी (राज.)

१ रूपरेखा, जिल्द २, पृ. ६२४.

२ भारतीय मूर्ति-कला, पंचम संस्करण,लेखक-रायकृष्णदास,नागरी प्रचारिणी समा, काशी ।



### जीवन-तथ्य

सौर मान से काल-गणना २५ जन्म-स्थान २५ जन्म-कुण्डली २६ पंचकत्याणक-तिथियाँ २७ विश्वद काल-निर्णय २८ स्थूल काल-निर्णय २६



#### सौर मान से काल-गणना

वर्षायनर्तुयुग पूर्वक मत्र सौरात्,
मासास्तथा च तिथयस्तुहिदांशु मानात् ।
यत्कुच्छ्र सूतक चिकित्सक वासरांध,
तत्सावनाश्च घटिकादिक मार्क्ष मानात् ।

(वर्ष, अयन, ऋतु, युगादि का विचार सौर मान से, मास और तिथि विचार चान्द्र मान से, कृच्छ व्रत-सूतक-चिकित्सा के दिन-वार आदि का विचार सावन-मान से तथा घड़ी-पल आदि का विचार नाक्षत्र मान से करना चाहिये।)

# वर्द्धमान महावीर का जन्म-स्थान

१-कुण्डग्राम - काव्यशिक्षा

२-कुंडग्गाम - आवश्यक निर्युं क्ति

३–क्षत्रियकुण्डग्राम

४–कुण्डलपुर

५-कुण्डलीपुर - चामुण्डराय (वर्द्धमान पुराण)

६-कुण्डपुर-आचण्ण वर्द्धमान पुराण

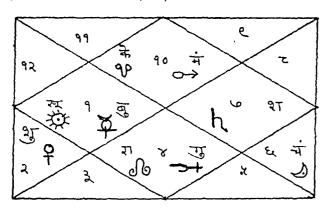
७–सिरिकुण्डगाम – नेमिचन्द्र सूरि, महावीर चरित

८-कुण्डला - आचार्यसक लकीर्ति

९-वंशाली नामकुंडे - दैशाली के उत्खनन से प्राप्त मुहर पर अंकित

### जन्म-क्ण्डली

जन्मः चैत्र सुदी १३, सोमवार, ई. पू. ५९९; नक्षत्र : उत्तरा फाल्गुनि, सिद्धार्थी संवत्सर (५३); राशि-कन्या, निशान्त समय



महादशा : वृहस्पति ; दशा : शनि ; अन्तंदशा : वुध

जन्म-स्थान : वैशाली-कुण्डलपुर (क्षत्रिय कुण्डग्राम)

पिता : सिद्धार्थ ;

नाना-चेटक

माता : त्रिशला;

नानी–सुभद्रा

कुल-नाथ, जाति-लिच्छवि, वंश-इक्ष्वाकु, गोत्र-काश्यप

(उच्च ग्रहों हारा लग्न के दृष्टिगोचर होने पर, चैंत्र णुक्ला व्रयोदणी सोमवार को उत्तर फाल्गुनि नक्षत्र पर चन्द्र की स्थिति होने पर निषा के ग्रन्त भाग में रानी ने तीर्थकर महावीर को जन्म दिया ।)

 <sup>&#</sup>x27;दृष्टे ग्रहैरथ निजोत्त्वगतीः समग्रैलंग्ने यथा पिततकालमसूत राज्ञी ।
 चैन्ने जिनं सिततृतीयजया निज्ञान्ते सोमान्हि चन्द्रमसि चोत्तर फाल्गुनिस्थे ।।'
 —ग्रसग किंव, वर्द्धमान चिरत्न, १७।५८.

<sup>(</sup>क) 'चैत्र सितपक्ष फाल्गुनि प्रामांक योगे दिने त्रयोदश्याम्। जज्ञे सर्वोच्चस्थेषु गृहेषु सौम्येषु गृभलाने।।'

<sup>(</sup>ख) 'ग्रन्छिता णवमासे ग्रहुयदिवसे चइत सियपनखे।' —जय धवला, भाग १, पृ. ७८.

#### पंच कल्याणक तिथियां

#### गर्भकाल संवत्सर

आषाढ़ शु. ६ उत्तर-हस्ता, शुक्रवार १७ जून, ५९९ ई. पू. जन्म सिद्धार्थी\*

चैत्र शु. १३ उत्तर फा., सोमवार २७ मार्च, ५९९ ई. पू. दीक्षा सर्वधारी

मगसिर कृ. १० उत्तर हस्ता, सोमवार २९ दिसम्वर,५६९ ई. पू.

#### केवलज्ञान ज्ञार्वरी

वैशाख शु. १० उत्तर-हस्ता, रिववार २३ अप्रेल, ५५७ ई. पू. निर्वाण शुक्ल

कार्तिक कृ. ३० स्वाति, मंगलवार १५ अक्ट्वर, ५२७ ई. पू.

<sup>&</sup>quot;वेदशास्त्र प्रभावजः सिद्धि चितश्च कोमलः। मुकुमारो नृपैः पूज्यः कविः सिद्धार्थिनो नरः॥"

#### विशद काल-निर्णय

| <b>१−कुमार</b> काल | २९ वर्ष      | ७ माह          | १२ दिन                  |
|--------------------|--------------|----------------|-------------------------|
| २-तप काल           | १२ वर्ष      | ५ माह          | १५ दिन                  |
| ३-देशना काल        | २९ वर्ष      | ५ माह          | २० दिन                  |
| ४–योगनिरोघ         |              | ********       | २ दिन                   |
| ५-गर्भकाल          | ७० वर्ष<br>— | ६ माह<br>९ माह | १८ दिन<br>७ दिन १२ घंटे |
|                    | ७१ वर्ष      | ३ माह          | २५ दिन १२ घंटे          |

१. ग्रहानीसं सत्तममासे दिवसे य वारसयं 11३०11 -जय धः, भाग १, पृ.७८.

२. गमइय छटुमत्थत्तं वारसवासाणि पंचमासेय । पण्णरसाणि दिणाणि य तिरयणसुद्धो महावीरो ॥३२॥

३. वासाणू णत्तीसं पंच य मासे य वीमदिवसे य ॥३५॥ -जय घ., भाग १, पृ. =१

४. पप्टेन निष्ठित कृतिजिन वद्धंमानः ॥२६॥ ~(निर्वाण भिनत) —संस्कृत टीका-पप्टेन दिन द्वयेन परिसंख्याते श्रायुपिसति ।

५. श्रन्छित्ता णवमासे श्रहुयदिवसे चइत्त-सियपनखे।

<sup>--</sup>जय. घ., भाग १, पृ. ७८.

## स्थूल काल-निर्णय

- १. कुमार-काल ३० वर्ष
- २. तप-काल १२ वर्ष
- ३. देशना-काल ३० वर्ष

आचार्य पूज्यपाद ने निर्वाण-भिक्त के निम्नांकित श्लोकों में महावीर का कुमार-काल ३० वर्ष, तप-काल १२ वर्ष और देशना-काल ३० वर्ष माना है। इस प्रकार उन्होंने महावीर की आयु स्थ्ल गणना के अनुसार ७२ वर्ष मानी है।

मुक्तवा कुमार काले त्रिंशदृष्णियनंतगुणराशिः। नि. भ. ७.

<sup>(</sup>क) उग्रैस्तपोविधानैद्वीदम वर्पाण्यभरपूज्य: 1901

<sup>(</sup>ভ) देशयमानो व्यहरस्मिंश द्वर्शाव्यय जिनेन्द्र: १९५।
——श्राचार्य पूज्यपाद निर्वाण भिवत

<sup>(</sup>ग) 'दिसप्तितः स्यात्खलु वर्धमाने।।'
—-वरांग चरित, सप्तित, ५५ श्लोक

<sup>(</sup>प) वर्धमान महावीर की परम आयु केवल ७२ वर्ष थी।



यह म्निमलेख ई. पू. ४४३ का है\*

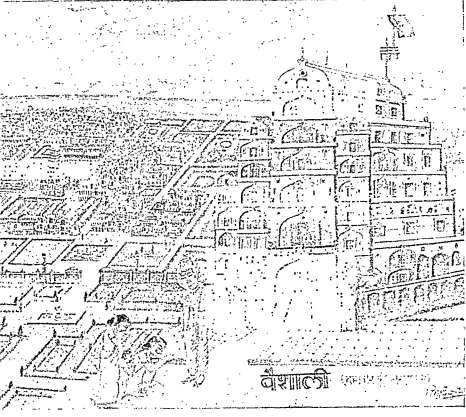
"मिणाय' नामक ग्राम जो अजमेर से ३२ मील दूर है. पं. गौरी-शंकर हीराचन्द ओझा (अजमेर के पुरातत्त्वान्वेपी) ने एक किसान से एक पत्थर प्राप्त किया जिस पर वह तम्बाकू कूटा करता था । पत्थर पर अंकित कुछ अक्षर थे जिसे उन्होंने पढ़ा, अक्षर प्राचीन लिपि में थे, वे अक्षर थे—

'विराय भगवताय चतुरसीतिवस काये सालामालिनियः ..... रंनि विट माज्झमिके .....।'

अभिप्राय—महावीर भगवान से ८४ वर्ष पीछे शालामालिनी नाम के राजा ने माज्झिमिका नामक नगरी में, जो कि पहले मेवाड़ की राजधानी थी-किसी वात की स्मृति के लिए यह लेख लिखवाया था। यह शिलालेख वीर के निर्वाण के ८४ वर्ष वाद लिखाया गया है।

इससे यह भी स्पष्ट होता है कि पहले वीर निर्वाण संवत् प्रचलित था और लेखादि में उसका उपयोग किया जाता था। उक्त शिलालेख अजमेर म्युजियम में सुरक्षित है।"

यह ग्रमिलेख सेठ मागचन्द सोनी के सौजन्य से प्राप्त हुआ ।



'वैशाली जन का प्रति पालक, गण का आदि विधाता । जिसे ढूँढ़ता देश आज उस प्रजातंत्र की भाता ।। रुको एक क्षण, पथिक यहाँ मिट्टी को शीश नवाओ । राज सिद्धियों को सम्पत्ति पर फूल चढ़ाते जाओ ।।

—राष्ट्रकवि श्री रामधारीसिंह 'दिनकर'

महात्मा वृद्ध ने लिच्छवियों को 'स्वगं के देवता' कहा है,---

ये सं मित्रखवे ! मित्रखुनं देघा तार्वातसा श्रदिष्टा । श्रोलोकेथ मित्रखवे ! लिच्छवनी परिसं, श्रपलोकेथ, मित्रखवे ! लिच्छवी परिसरं ! उपसंहरय मित्रखवे ! लिच्छवे ! लिच्छवी परिसरं तार्वातसा सदसन्ति ॥'

--महापरिनिव्वाण सुत्त-६६

(देखो भित्रखुओ, लिच्छिवियों की परिपद् को, भित्रखुओ, देखों लिच्छिवियों की परिपद् को ! भिक्खुओ, लिच्छिवियों की परिपद् को देव-परिपद् (त्रयस्त्रिशं) समझो ! देवताओं की परिपद्-सी दिखाई पड़ने वाली लिच्छवी-परिपद को देखकर महात्मा गौतम बुद्ध कितने पुलकित और आनन्द-विभोर हो गये ! उन्होंने देव-परिपद् की तरह उसे दिव्य दर्शन कहा !)

### 'वैशालीनाम कुण्डे-कुमारामात्याधिकरण (स्य)'\*

ON A VAISALI SEAL BELONGING TO THE GUPTA
PERIOD THE LEGEND READS—'VESALINAMAKUNDE

<sup>\*</sup> A. S. I. R. for 1913-14 Plate XIVII (with an account on p. 134 Seal No. 200)

<sup>&</sup>quot; 'सिन्धुदेशे विशालाख्यपत्तने चेटको नृपः । श्री मज्जिनेन्द्र पादाब्जसेवनैकमध्रुवतः ॥'

<sup>---</sup> आराधना कथा कोप ४, पृ. २२८, वैशाली।

<sup>&</sup>quot; 'शिल्पि विषयद वैशाली नगर मनालव परमार्ह्च्चेटक महीपितिगं।'

<sup>--</sup> चामुण्डरायकृत, वधंमान पुराण, पु. २६४.

KUMARAMATYADHIKARANA. THIS KUNDA IS CLEARLY RELATED TO 'KSHATRIYAKUNDA' (SYA) BECAUSE NO OTHER KUNDA IN THE AREA IS OTHERWISE KNOWN\*

"एक वैशाली मुद्रा जो कि गुप्तकालीन है, उसमें एक गाथा है, 'वेशालीनाम कुण्डे, कुमारामात्याधिकरण' (स्य) जिसका तात्पर्य है कि उपयुक्त कुण्ड स्पष्टतया क्षत्रियकुण्ड से सम्बन्धित था, वयोंकि इस प्रकार का दूसरा कुण्ड, इस क्षेत्र में दृष्टिगोचर नहीं होता।"

"चौबीसवं तीर्थंकर महाविर (वर्द्धमान) के जन्म स्थान के विषय में अनेक मत हें। परन्तु यथार्थ यह है कि महावीर का जन्म बैशाली के निकट कुण्डग्राम में हुआ था। मृजपफरपुर जिले के हाजी-पुर सव-डिबीजन में स्थित वसाढ़ हो आचीन वैशाली है। कुण्डग्राम को आजकल वासुक्ण्ड कहते हें। लिच्छुआड़ क्षत्रिय कुण्ड या कुण्डलपुर हो महावीर का वास्तविक जन्म-स्थान है। प्राचीन लिच्छिवियों की राज-धानी वैशाली को ही आजकल वसाढ़ कहते हैं और महावीर को विदेह, विदेहदत्त, विदेह-सुकुमार और वैशालिक भी कहा गया है। यह निष्कर्प वैशाली नाम से निकाला गया है; क्योंकि सूत्र कृतांग १३ में महावीर को वैशालिक नाम दिया गया है। वैशालिक का अर्थ अन्ततोगत्वा वैशाली का रहने वाला है। अतः महावीर का यह नाम उपयवत ही था जविक कुण्डग्राम वैशाली के निकटस्थ था।

सिद्धार्थ की पत्नी त्रिशला राजा चेटक की पुत्री थी, जो कि वैशाली के राजा थे। उन्हें वैदेही या विदेहदत्ता कहा जाता है क्योंकि वे विदेह के शासक वंश में पैदा हुई थी। इस प्रकार महावीर का अपने समय में वैशाली के महत्वपूर्ण लिच्छवी गणतंत्र क्षत्रियों से रक्त-सम्बन्ध था।

<sup>\*</sup> A. S. I. R. for 1913-14; Plate xivii (with an account on p. 134; Seal No. 200); An Early History of Vaishali by Dr. Yogendra Mishra; page 224.

"वैशाली के ठीक वाहर कुण्डग्राम नामक नगर था। संभवतः वासु कुण्ड के आधिनक ग्राम के रूप में वह जीवित है और यहीं पर सिद्धार्थ नामक एक सम्पन्न राजा रहते थे जो ज्ञातृ नामक एक क्षत्रिय कुल के मुख्या थे। यही सिद्धार्थ वर्द्धमान (महावीर) के पिता थे।"

एक बौद्ध अनुश्रुति के अनुसार वैशाली नगर में तीन भाग थे—
"वैशाली के तीन भाग थे। पिहले भाग में ७००० सोने के गुम्बद
वाले मकान, मध्य में १४००० चाँदी के गुम्बददार मकान और अंतिम
भाग में २१००० ताँवे के गुम्बद वाले मकान थे। इन मकानों में
उच्च, मध्यम और निम्नवर्ग के लोग अपनी-अपनी स्थिति के अनुसार
रहते थे"

जैनों के अन्तिम तीर्थंकर जैनधर्म-प्रन्थों में "वैशालीय" वैशाली के निवासी कहे जाते हैं और यह भी कहा जाता है कि उनका जन्म-स्थान विदेह कुण्डग्राम में था। विदेह और तिरहृत दोनों का प्रयोग प्राचीन लेखकों द्वारा पर्यायवाची अर्थों में होता है।"

1-3

डा. जाल कार्पेण्टियर पीएच. डो. उपसाला विश्वविद्यालय, केम्ब्रिज हिस्ट्री अर्फे इंडिया, जिल्द १, प्. १५७.

२. रॉक हिल (लाइफ ग्रॉफ बुद्ध, पृ. ६२)।

३. डा. टी. ब्लांश, ग्रार्कयालाँजिकल सर्वे ग्राॅफ इंडिया 'वसाड़ की खुदाई' शीर्षक, पृ. ८२.

#### वैज्ञाली नगर

८०००-महल मकान (हर मकान में उद्यान और तालाव) १,६८,०००-जनसंख्या (वाह्य नागरिक और आन्तरिक नागरिक)

७०००-सुवर्ण गुम्वद

१४०००-रजत गुम्बद

२१०००-ताम्र गुम्बद

७७०७-संसद् सदस्य1

अर्थ:--

हे आनन्द! परिषद् आठ प्रकार की होती हैं।

(१) क्षत्रिय-परिषद् (२) श्रमण-परिषद्, (३) ब्राह्मण-परिषद् (विद्वत्-परिषद्), (४) गृहपति-परिषद्, (५) चातुर्महा-राजिक-परिषद्, (६) त्रायम्त्रिंश-परिषद्, (७) मार-परिषद् (८) ब्रह्म-परिषद्।

१ गृहे गृहे हि राजानः स्वस्य स्वस्य प्रियंकरा। महा. सभा. १४/२.
 एकैक एवं मन्यते यहं राजा यहं राजा राजेति । -सिलत विस्तर ३ / २३, प. १४.

२. महापरिनिब्बानसुत्त.

# नन्द्यावर्त रीज प्रासाद

'आपाढ्स्य सिते पक्षे पष्टयां शशिनि चोत्तरा— पाढ़ सप्ततल प्रासादस्याभ्यन्तर वर्तिनि ।। नन्द्यावर्तं गृहं रत्नदीपिकाभि: प्रकाशिते, रत्नपर्यं के हंस-तूळिकादि विभृषिते ।।'

–आचार्य गुणभद्र, महापुराणे-उत्तरपुराण ७४।२५३-५४

(आपाढ़ शक्ल प्रष्ठी के दिन जबिक चन्द्रमा उत्तरापाढ़ नक्षत्र में था, तव सिद्धार्थ की प्रसन्न-बृद्धि रानी प्रियकारिणी त्रिशला सात-खण्ड वाले राजमहल में रत्नदीपिका प्रकाशित नंन्द्यावर्त राजप्रासाद में हंस-त्लिका आदि से सुशोभित रत्न-पलंग पर सो रही थी। अयोध्या मं भारत-चक्रवर्ती के राजभवन के एक पक्ष का नाम भी नन्द्यावर्त था:)

नन्द्यावर्तो निवेगोऽस्य शिविरस्पाल धीयसः ।
 प्रासादो वैजयन्ताच्यो यःसर्वत्र सुखावहः । ।

<sup>---</sup>ग्राचार्य जिनसेन, ग्रादिपुराण ३३/१४७.

# तीर्थं कर महावीर

भूपित मौलि माणिक्यः सिद्धार्थौ नाम भूपितः । कुण्डग्राम पुरस्वामी तस्य पुत्रो जिनोऽवतु ।।

-काव्य शिक्षा ३१

(कुण्ड ग्राम\* नामक नगर के क्षत्रिय राजन्य नृपित सिद्धार्थ राजाओं के मुकुट-मणि हैं। उनके पुत्र महावीर तीर्थंकर हमारी रक्षा करें।)

जव ग्रीष्म का सूर्य अपनी प्रखर किरणों से जगत् को संतप्त कर डालता है, पक्षियों का उन्मुक्त गगन विहार वन्द हो जाता है, स्वच्छन्द विहारी हिरणों की खुले मैदान की आमोदमयी की जा रक जाती है, असंख्य प्राणधारियों की तृषा बुझाने वाले सरोवर सूख जाते हैं, उनकी सरस मिट्टी भी नीरस हो जाती है, जनता का आवागमन अवरुद्ध हो जाता है, प्राणदायक वायु भी तप्त लू वनकर प्राणहारक वन जाती है, समस्त थलचर, नभचर प्राणी असह्य ताप से त्राहि-त्राहि करने लगते हैं।

तव, जगत् की उस व्याकुलता को देखकर प्रकृति करवट लेती है, आकाश में सजल काले वादल छा जाते हैं, संसार का सन्ताप मिटाने के लिए उनमें से शीतल जल-विन्दु टपकने लगते हैं, वाण्य (भाप) के रूप में पृथ्वी से लिये हुए जल-ऋण को आकाश सूद-समेत चुकाने के लिए जलधारा की झड़ी वाँघ देता है। जिससे पृथ्वी न केवल अपनी प्यास बुझाती है, अपितु असंस्य व्यक्तियों को प्यास

<sup>\* &#</sup>x27;श्रथ देणोऽस्ति विस्तारी जम्बूद्वीपस्य भारते विदेह इति विख्यातः स्वर्गखण्ड समः श्रियः। तत्राखण्डलनेत्राली पिट्मनी खण्डमण्डनम् सुखांभः कुण्डमाभाति नाम्ना कुण्डपुरं पुरम्॥'.

<sup>---</sup>माचार्य जिनसेन, हरिवंश पुराण १/२११-५

वृझाने के लिए अपना भंडार भी भर लेती है, जनता के आमोद-प्रमोद के लिये हरी घास की चादर भी विछा देती है, समस्त जगत् का सन्ताप दूर हो जाता है और सभी मनुष्य पशु-पक्षी आनन्द की ध्विन करने लगते हैं।

इसी तरह स्वार्थ की आड़ में जब दुराचार-अत्याचार संसार में फैल जाता है; दीन, हीन, नि:शक्त प्राणी निर्देयता की चक्की में पिसने लगते हैं, रक्षक जन ही उनके भक्षक बन जाते हैं, स्वार्थी दयाहीन मानव धर्म की धारा अधर्म की ओर मोड़ देता है, दीन असहाय प्राणियों की करुण पुकार जब कोई नहीं सुनता तब प्रकृति का करुण स्रोत बहने लगता है। वह ऐसा पराक्रमी साहसी वीर ला खड़ा करती है, जो अत्याचारियों के अत्याचार को मिटा देता है\*; दीन-दु:खी प्राणियों का संकट दूर करता है और जनता को सत्पथ दिखाता है।

आज ते २६०० वर्ष पहिले भारत की वसुन्धरा भी पाप-भार से काँप उठी थी। जनता जिन लोगों को अपना धर्म-गुरु पुरोहित मानती थी, धर्म का अवतार समझती थी, उन ही का मुख रक्त-माँस का लोलुप वन गया था, अतः वे अपनी लोलुपता शान्त करने के लिए स्वर्ग, राज्य, पुत्र, धन आदि का प्रलोभन देकर भोली-अवोध जनता से हवन कराते थे—उनमें वकरों आदि अनंक मूक, निरीह और निरपराध पशुओं, यहाँ तक कि कभी-कभी धर्म के नाम पर कत्ल करके उनके माँस का हवन करते थे। ज्ञानहीन जनता उन स्वार्थी, मान हुए धर्म-गुरुओं के वचनों को परमात्मा की वाणी समझकर दयाहीन पाप को धर्म समझ वैठी थी; इस तरह दीन, निर्वल, असहाय पशुओं की करुणा-जनक आवाज सुनने वाला कोई न था।

इस प्रकार माँस-लोलुप धर्मान्धों का स्वार्थ और जनता का अज्ञान उस पाप-कृत्य का संचालन कर रहा था । उस समय आवश्यकता थी

अवाराणां विघातेन कुट्टिगां च सम्पदाम् । घमंःलानि परिप्राप्तमुच्छ्यन्ते जिनोत्तमाः'।।' 'विसय विरत्तो समणो छद्दसवर कारणं भाऊण । तित्ययर नामकम्मं बंधइ श्रइरेण कालेण ।।'

<sup>---</sup>पद्म पुराण ५/२०६

<sup>—</sup>भावपाहुड ७६.

जन-साधारण को ज्ञान का प्रकाश देने की-और पथ-भ्रष्ट धर्मान्धों का हृदय वदलने की, जिससे भारत का पाप-भार हल्का होता और पाप की दुर्गन्ध देश से दूर होती।

उस समय धन-जन पूर्ण विज्ञाल नगरो 'वैशाली' गणतन्त्र शासन की केन्द्र वनी हुई थी। उस लिच्छ्वी गणतन्त्र शासन के गणनायक थे राजा चेटक'। चेटक की गुणवती त्रिलोक सुन्दरी पुत्रियों में से एक का नाम था 'त्रिशला'। त्रिशला का कुण्डलपुर (कुण्ड ग्राम) के शासक ज्ञातृवंशीय क्षत्रिय राजा सिद्धार्थ के साथ उत्तम तिथि पर पाणि-ग्रहण हुआ था, रानो त्रिशला राजा सिद्धार्थ को बहुत प्रिय थी, अत: उसका अपर नाम 'प्रियकारिणी' भी प्रसिद्धि पा चुका था, त्रिशला सर्वगुण-संपन्ना आदर्श नारी थी।

एक समय रात्रि को जब रानी त्रिशला नंद्यावर्त राजभवन में, आनन्द से सो रही थी, तब उसे रात्रि के अन्तिम पहर में सोलह सुन्दर स्वप्न दिखायी दिये : १. हाथी, २. वैल, ३. सिंह, ४. लक्ष्मी ५. दो मालाएँ, ६. चन्द्रमा, ७. सूर्य, ८. दो मछिलयाँ, ९. जल से भरा सुवर्ण कलश, १०. तालाव, ११. समुद्र, १२. सिंहासन, १३. देवों का विमान, १४. धरणेन्द्र का भवन, १५. रत्नों का ढेर, १६. निर्ध् म अग्नि। वह रात्रि आषाढ़ सुदी ६ की थी, उस समय हस्त नक्षत्र था।

स्वप्नों को देखकर त्रिशला रानी की नोंद खुल गई। 'इन स्वप्नों का क्या फल होगा?' त्रिशला को यह जानने की वहुत उत्कण्ठा हुई। अतः प्रभात समय के कार्य समाप्त करके स्नान करने के अनन्तर वह

१ 'सो चेडवो सावग्रो ।'—ग्राव चृ. उ. १६४ चेटकस श्रावको ।' तिपष्टि. १०६/१==
 'नयविनय विक्रमादि गुणपेटकने निप चेटक राजंगमतुल सौभाग्य भद्रेयनिसिद मुभद्रेगं ॥'
 —ग्राचष्ण, वर्धमान, पुराण १५६/२५२

माता-यस्य-प्रभातं करिपित वृषभौ निह्पौतं च लक्ष्मी । मालायुग्मं शर्गाक रिवऊष्युगले मूर्णं कुम्भौ तटाकं ।। पाथोधि सिंह पीठं सुरगणिनभृतं व्योमयानं मनौज्ञं । चाद्राक्षी न्नागवासं मणि गण णिखिनौ तं जिनं नौमि भक्त्या ।। ।।१।।

वड़ी उमें ग के साथ राजा सिद्धार्थ के पास पहुँची। राजा सिद्धार्थ ने विश्वला को वड़े सम्मान और प्रेम के साथ अपनी वायीं ओर सिहासन पर वैटाया और मुस्कराते हुए आने का कारण पूछा।

रानी त्रिशला ने मधुर वाणी में प्रभात से कुछ पूर्व देखे हुए सीलह सु-स्वप्न मुनाये और राजा सिद्धार्थ से इन स्वप्नों के प्रकट फल पूछे।

राजा सिद्धार्थ निमित्त-शास्त्र के वेत्ता (जानकार) थे, उन्होंने त्रिशला रानी के देखे हुए स्वप्नों का फल जानकर दड़ी प्रसन्तता के साथ रानी से कहा कि तुम एक सींभाग्यशाली, वलवान, तेजस्वी, अतिशय ज्ञानी, महान गुणी. यशस्वी, जगत् के उद्घारक, मुन्तिगामी पुत्र की माता वनोगी। आज वह तुम्हारे उदर में अवतरित हुआ है। इसकी शुभ सूचना देने के लिए ही ये स्वप्न तुम्हें दिखायी दिये हैं।

श्रस्वप्नपूर्व जीवानां न हि जातु शुमाशुभम्।।

-क्षत्र चूड़ामणि १।१२

अपने घर अत्यन्त सौभाग्यशाली जीव का आगमन जानकर राजा सिद्धार्थ और रानी त्रिशला को बहुत हर्ष हुआ। वे उस दिन की प्रतीक्षा करने लगे, जब उन्हें पुत्र-मुख देखने का मंगल अवसर प्राप्त होगा।

देवों ने इन मंगल क्षणों में राजा सिद्धार्थ के घर वहुत उत्सव किया। उसी दिन से ५६ कुमारिका देवियाँ त्रिशला रानी की सेवा करने के लिए नियुक्त हुईं। इन देवियों ने रानी त्रिशला की गर्भावस्था में वहुत अच्छी परिचर्या की। रानी की चिर-नियुक्त परिचारिका प्रियंवदा भी रानी की सुख-सुविधा में पूरा योग दे रही थी: प्रियंवदा ने रानी को किसी भी तरह शारीरिक तथा मानसिक कप्ट नहीं होने दिया। विविध मनोरंजनों द्वारा उसने रानी त्रिशला का चित्त प्रसन्न रखा, उन्हें किसी तरह का खेद न होने दिया।

 <sup>&#</sup>x27;सिद्धार्यं नृपित तनयो भारत वास्ये विदेह कुण्डपुरे।
 देव्यां प्रियकारिण्यां सुस्वप्नान्संप्रदृश्यं विभुः॥' ---निर्वाण भिनत ४.

### जन्मोत्सव

नौ मास सात दिन वारह घंटे व्यतीत होने पर चैत्र शुन्ला त्रयोदशी\* के शुभ दिन अर्यमा योग में रानी त्रिश्चला ने एक अनुपम, तेजस्वी, सर्वा ग सुन्दर पुत्र को प्राची से होने वाले सूर्योदय की भाँति, जन्म दिया। उस समय समस्त जगत् में शान्ति की लहरें विजली की तरह फैल गईं। नारकीय यंत्रणाओं से निरन्तर दुःखी जीवों को भी उस क्षण में शान्ति की साँस मिली। समस्त कुण्डलपुर में आनन्द-भेरी वजने लगी। सारा नगर हर्ष में निमग्न हो गया। पुत्र-जन्मोत्सव के उपलक्ष्य में राजा सिद्धार्थ ने वहुत दान किया और राज्योत्सव मनाया।

जव सौधर्म का इन्द्रासन स्वयं किम्पत हो उठा तव इन्द्र को अविध-ज्ञान से ज्ञात हुआ कि कुण्डलपुर में अन्तिम तीर्थंकर का जन्म हुआ है । वह तत्काल समस्त देव-परिवार को साथ लेकर, नृत्य-गान करते हुए कुण्डलपुर आया। वहाँ राजभवन में पहुँच उसने अगणित मंगल महोत्सव मनाये। कुण्डलपुर का कण-कण उन देवोत्सवों में गूँज उठा। इन्द्र ने माता त्रिशला की स्तुति करते हुए कहा—

"माता, त् जगन्माता है। तेरा पुत्र विश्व का उद्घार करेगा। जगत् का भ्रम और अज्ञान दूर करके विश्व का पथ-प्रदर्शक वनेगा। तू धन्य है! इस जगत् में नुझ जैसी भाग्यशालिनी माता कोई और नहीं है।"

इन्द्र ने राजा सिद्धार्थ का भी वहुत सम्मान किया। तदनन्तर इन्द्राणी उस नवजात वालक को प्रसूति-गृह से वाहर ले आयी और माता के पास एक अन्य कृत्रिम वालक रख आयी। इन्द्र उस वाल तीर्थंकर को गोद में लेकर ऐरावत हाथी पर आरूढ़ हो, सुमेरु पर्वत

<sup>\* &#</sup>x27;चैत्रसित पक्ष फाल्गुनि णांणकयोगे दिने त्रयोदण्या । जज्ञे स्वोच्चस्थेषु ग्रहुषु सौम्येषु ण्भलरीं ॥'—

<sup>—</sup>निर्वाण भनित ५.

<sup>&#</sup>x27;पार्थिव चूडारत्नं तीर्थकरेंदूदयाचलं प्राप्ताने-कार्य परिपालित बुध सार्थ सिद्धार्थ नेनेयोलत्ते कृतार्थ।।

<sup>—-</sup>ग्राचण्ण, वर्धमान. पु. (कन्नड़) १३/३६.

पर गया। वहाँ सिंहासन पर वाल तीर्थंकर का अभिपेक किया। अभिपेक के वाद कुमार तीर्थंकर को जब इन्द्राणी पींछ रही थी तब वे उनके कपोल-प्रदेश के जल-विन्दुओं को मुखाने में असमर्थ रहीं। ज्यों-ज्यों जितना वे उन्हें पोंछती थीं, त्यों-त्यों वे उतने ही. विशेष दमक उठते थे। तदनन्तर इन्द्राणी की म्नान्ति स्वयं ही दूर हो गयी; क्योंकि वास्तव में वे जल की वृंदें नहीं, अपितु इन्द्राणी के आभूपणों के प्रतिविम्ब मात्र थे जो तीर्थंकर के स्वच्छ बदन पर दमक कर जल-विन्दुओं की भ्नान्ति उत्पन्न कर रहे थे। तीर्थंकर स्वभावतः मुन्दर थे, उन्हें मुन्दर वस्त्राभूषण पिहनाये गये। और खूब हर्जोत्सव किया गया। नंद्यावर्त राज प्रासाद के ध्वज पर सिह का चिह्न था, अतः अन्तिम तीर्थंकर का चरण चिह्न 'सिह' रखा गया। जन्म समय से ही राजा सिद्धार्थ का वैभव, यश, प्रताप, परात्रम अधिक वढ़ने लगा था, इस कारण उस वालक का नाम' वर्वमान' रखा गया।

#### १-पोडशाभरण

'धृत्वा ग्रेखर पट्टहार पदकं ग्रैबेयकालंबकम् । केयूरां गदमध्य बंधुर कटीसूत्रं च मुद्रान्वितम् ।। चंचत्कुंडल कर्णपूर....पाणिद्वये कंकणम् । मंजीरं कटकं पदे जिनपतेः श्री गंधमुद्रांकितम् ॥'

राजकुमार महाबीर के सोलह ग्राम्पणों का वर्णन यहां प्रस्तुत है-

१-शेखर २-पट्टहार ३-पदक ४-ग्रैवेयक ५-ग्रालंबक ६-केयूरं ७-ग्रंगद द-मध्यवंधुर १-कटीसूल १०-मुद्रा ११-चंचल कुंडल १२-कर्णपूर १३-कंकण १४-मंजीर १५-कटक १६-श्रीगंध ।

- २. 'सिंहोऽहंतांघ्वजा:।' इति हेमचन्द्र:। 'सिंहो लांछनान्यहंतां।' प्रतिष्ठा. १९/३.
- ३. 'तद्गर्भतः प्रतिदिनं स्वकुलस्य लक्ष्मीं दृष्ट्वा मुदा विद्युकलामिव वर्धमानान् सार्धं सुरैभंगवतो द्रशमेहि। तस्य श्री वर्धमान इति नाम चकार राजा।।'

---वर्धमान चरित्र, १७-६१-

٠,٠

अभिषेकोत्सव के पश्चात् इन्द्र ऐरावत हाथी पर सवार होकर राजमार्ग से कुण्डलपुर आया । वाल-तीर्थंकर वर्घमान को इन्द्राणी पुनः माता त्रिशला के पास लिटा आयी; तदनन्तर समस्त देव-परिवार लौट गया ।

यह समय पूर्ववर्ती तेइसवें तीर्थंकर पार्व्वनाथ के २५० वर्ष पीछे, का तथा ईसा से ५९९ वर्ष पहले का था।\*

तीर्थंकर वर्धमान शुक्ल पक्ष की द्वितीया के चन्द्रमा के समान वढ़ने लगे। अपनी वाल-लीलाओं से माता-पिता, समस्त राज-परिवार को आनन्दित करने लगे। जन्म से ही उनके शरीर में अनेक अनुपम विशेषताएँ थीं—जैसे, उनका शरीर अनुपम सुन्दर था, शरीर के समस्त अंग-उपाङ्ग पूर्ण एवं ठीक थे, कोई भी अंग लेशमात्र हीन, अधिक, छोटा या वड़ा नहीं था; शरीर से सुगन्ध आती थी, पसीना नहीं आता था। वे वलशाली थे, उनके शरीर का रक्त दूध की तरह पवित्र था। उनकी पाचन-शक्ति असाधारण थी, जिससे उन्हें मल-मूत्र नहीं होता था; वाणी वहुत मधुर थी; शंख, चक्र, कमल, यव, धनुष आदि १००८ शुभ लक्षण एवं चिह्न उनके शरीर में थे। वे जन्म से ही महान् ज्ञानी (अवधिज्ञानी) थे।

जिस तरह वाहरी पदार्थों को जानने के लिए उनकी ज्ञान-ज्योति असाधारण थी, उसी तरह उनमें आध्यात्मिक स्वानुभूति भी अलौकिक थी, पूर्वभव से उदीयमान क्षायिक सम्यक्त्व (अविनाशी-स्वात्मानुभव) उनको था। ऐसी अनेक अनुपम महिमामयी विशेषताओं के पुञ्ज तीर्थंकर थे।

उत्तरोत्तर वढ़ते हुए जव तीर्थकर वर्द्धमान की वय आठ वर्ष की हुई, तव उन्होंने विना प्रेरणा के स्वयं आत्मशुद्धि की दिशा में पग वड़ोते हुए हिंसा, असत्य, चोरी, कुशील और परिग्रह इन पाँच पापों के आंशिक त्याग की प्रतिज्ञा करके अहिंसा, सत्य, अचौर्य,

<sup>&#</sup>x27;' 'पारुवेंशतीर्थं सन्ताने पंचाशद् हिशताब्द के तदभ्यन्तर वर्त्यात्यमंहावीरोऽत्र जातवान्।।'

ब्रह्मचर्य और सीमित परिग्रह रूप पंच अणुव्रतों का आचरण किया।

> 'स्वामुराद्यप्ट वर्षेम्यः सर्वेषां परतो भर्वत् । उदिताप्ट कषायाणां तीर्येषां देश संयमः ॥'

> > -आचार्य गुणमह, उत्तर पुराण, ६।३५

#### वर्द्धमान के नामान्तर

श्री वर्छमान तीर्थकर के असाधारण ज्ञान की महिमा सुनकर मंजयंत और विजयंत नामक दो चारण ऋद्धि-धारक मुनि अपनी तत्त्व-विपयक कुछ शंकाओं का समाधान करने के लिए उनके पास आये; किन्तु श्री वर्छमान तीर्थकर के दर्शन करते ही उनकी शंकाओं का समाधान स्वयं हो गया, उन्हें समाधान के लिए कुछ पूछना न पड़ा, यह आश्चर्य देखकर उन मुनियों ने तीर्थकर वर्छमान का अपर नाम 'सन्मति' रख दिया।'

> 'तत्वार्यनिर्णयात्त्राप्या सन्मतित्वं सुवोघवाक् । पूज्यो देवागमाद्मूत्वात्राकलंकावमूविय ॥'

> > -उत्तरपुराण ७३।२

एक दिन कुण्डलपुर में एक वड़ा हाथी मदोन्मत्त होकर गजशाला से वाहर निकल भागा। वह मार्ग में आने वाले स्त्री-पुरुषों को कुचलता हुआ, वस्तुओं को अस्त-व्यस्त करता हुआ इधर-उधर धूमने लगा। उसे देखकर कुण्डलपुर की जनता भयभीत हो उठी और प्राण वचाने के लिए यत्र-तत्र भागने लगी। नगर में भारी उथल-पुथल मच गयी।

श्री वर्द्धमान अन्य वालकों के साथ कीड़ा कर रहे थे, मदोन्मत्त हाथी उघर ही जा झपटा। हाथी का काल जैसा विकराल रूप देख,

१. 'मन्मितमंहितवीरो महावीरोऽन्त्य काश्यपः ।
 नायान्वयो वर्धमानो यत्तीर्थमिह माम्प्रतम् ॥' –धनंजय नाममाला ११५
'ग्रलं तदिति तं भक्त्या विभूष्योद्धविभूषणे ।
 वीरः श्रीवर्धमानश्वेत्यस्याद्वितयं व्यधात् ॥ —उत्तरपुराण, ७४/२७६.

२. 'मनोऽनुकूलं च वयोऽनुकुलं नानाविधं कीडनमाचरन्ति। ये शक्ष्रुद्धा जिनबालकेन ते सन्तु चामी शुलजाः शुमाराः।। ∽प्रति ६.

खेलने वाले वालक भयभीत होकर इधर-उधर भागे परन्तु वर्द्धमान ने निर्भय होकर कठोर शब्दों में हाथी को ललकारा। हाथी को वर्द्धमान की ललकार सिंह-गर्जना से भी अधिक प्रभावशाली प्रतीत हुई अतः वह सहमकर खड़ा हो गया। भय से उसका मद सूख गया। तव वर्द्धमान उसके मस्तक पर जा चढ़े और अपनी वज्र मुष्टियों (मृक्कों) के प्रहार से उसे विल्कुल निर्मद कर दिया।

तव कुण्डलपुर की जनता ने राजकुमार वर्द्धमान की निर्भयता और वीरता की वहुत प्रशंसा की और वर्द्धमान को 'वीर' नाम से पुकारने लगी, इस तरह राजकुमार वर्द्धमान का तीसरा नाम 'वीर' प्रसिद्ध होगया।

एक दिन संगम नामक एक देव अत्यन्त भयानक विषधर का हप धारण कर राजकुमार की निर्भीकता तथा शक्ति की परीक्षा करने आया। जहाँ पर वर्द्धमान कुमार अन्य किशोर वालकों के साथ एक वृक्ष\* के नीचे खेल रहे थे। वहाँ वह विकराल सर्प फुंकार मारता हुआ उस वृक्ष से लिपट गया। उसे देखकर सव लड़के वहुत भयभीत हुए, अपने-अपने प्राण वचाने के लिए वे इधर-उधर भागने लग, चीत्कार करने लगे, कुछ भय से मूच्छित होकर पृथ्वी पर गिर पड़े; परन्तु कुमार वर्द्धमान सर्प को देखकर रंच मात्र भी न डरे। उन्होंने निर्भयता पूर्वक सर्प के साथ कीड़ा की और उसे दूर कर दिया।

तव राजकुमार वर्द्धमान की निर्भयता देखकर वह देव वहुत प्रसन्न हुआ और उसने प्रगट होकर वर्द्धमान तीर्थकर की स्तुति की एवं उनका नाम 'महावीर' रखा और वालक को कंधे पर विठाकर नृत्य करने लगा। कुमार वर्द्धमान के अतिरिक्त अन्य तीन कुमार थे— चलधर, काकधर और पक्षधर।

 <sup>&</sup>quot; 'वटवृक्षमथैकदा महान्तं सह डिभैराधिरुह्य वर्धमानम् ।
 रममाणमुदीक्ष्य संगमाख्यो विवृधस्त्रासियतुं समासमाद् ॥'
 —प्रसग महागविकृत, वर्डमान चरित्र, ७/६५.

<sup>&#</sup>x27;संगमकनेंबदेवं तां गडकेलुत्तुमिर्दु भय राहित्यं ।। —-भ्राचण्ण, वर्धमान पु. १४/६७.



वकरे जैसे मुखवाला संगमदेव जो वर्धमान की निर्मयता से प्रभावित होकर उन्हें कन्धे पर वैठाये नृत्य-विभोर है\*

### विवाह का उपऋष

राजकुमार वर्द्धमान जन्म से ही सर्वांग सुन्दर थे, किन्तु जब उन्होंने कैशोर्य समाप्त करके यौवन में पदार्पण किया तब उनकी सुन्दरता उनके अंग-प्रत्यंग से और अधिक झाँकने लगी । उनके असाधारण ज्ञान, बल, पराक्रम, तेज, तथा यौवन की वार्ता प्रसिद्ध हो चुकी थी,

यह प्रसंग सेनापित चामुण्डराय कृत' वर्द्धमान पुराणम्' (कन्नड़ भाषा) के पृष्ठ २६१ पर श्राया है। प्रस्तुत चिन्न यमुना, मयुरा से प्राप्त = इंची मूर्ति-जिलापट्ट का है। यह मयुरा पुरातत्त्व संग्रहालय, संग्रह सं. १९१५ (हरीनाई गणेश) की कुपाण कालीन प्रतिमान्तगंत है। श्रीड़ारत राजकुमार हैं—वर्द्धमान, चलधर, काकधर, पक्षधर।

अतः अनेक राजाओं की ओर से महावीर के साथ अपनी-अपनी राजकुमारी के पाणिग्रहण प्रस्ताव आने लगे।\*

किंग-नरेश राजा जितशत्रु की सुपुत्री राजकुमारी यशोदा उन सव राजकुमारियों में त्रिलोक सुन्दरी एवं सर्वगुण सम्पन्न नव-युवती थी; अतः राजा सिद्धार्थ और त्रिशला ने वर्द्धमान कुमार का पाणिग्रहण उसी के साथ करने का निर्णय किया; तदनुसार वे राजकुमार का विवाह वहुत वड़े समारोह के साथ करने के लिए तैयारी करने लगे।

अपने विवाह की वात जब कुमार महावीर को ज्ञात हुई तो उन्होंने उसे स्वीकार न किया। माता-पिता ने वहुत कुछ समझाया परन्तु कुमार वर्द्धमान विवाह वन्धन में बँधने के लिए तत्पर न हुए।

यौवन के समय स्वभाव से नर-नारियों में काम-वासना प्रवल वेग से उदीयमान हो उठती है, उस कामवेग को रोकना साधारण मनुष्य के सामर्थ्य से वाहर हो जाता है। मनुष्य अपने प्रवल पराक्रम से महान् वलवान वनराज सिंह को, भयानक विकराल गजराज को वश में कर लेता है, महान् योद्धाओं की विशाल सेना पर विजय प्राप्त कर लेता है, किन्तु उसे कामदेव पर विजय पाना कठिन हो जाता है। संसार में पुरुष-स्त्री, पशु-पक्षी आदि समस्त जीव कामदेव के दास वने हुए हैं। इसी कारण नर-नारी का मिथुन (जोड़ा) काम-शान्ति के लिए जन्म-भर विषय-वासना का कीड़ा वना रहता है। उस अदम्य काम-

<sup>&#</sup>x27;जिनेन्द्र वीरस्य समुद्भवोत्सवे तदागतः कुण्डपुरं मुह्त्परः सुपूजिता कुण्डपुरत्यभूभृता नृपोऽयमाखण्डल तुल्य विक्रमः।। यशोदयायां सुतया यशोदया पिवत्नया वीर विवाह मंगलं अनेक कन्या परिवारया रुह्त्समीक्षितुं तुंग मनोरयं तदा।। स्थितेऽथनाथे तपिस स्वयं भृति प्रजात कैवल्यविशाललोचने। जगिंद्दभूत्यै विह्ररत्यिप क्षिति क्षिति विहाय स्थित वांस्तपस्ययम्।।

वासना का लेशमात्र भी प्रभाव क्षत्रिय नवयुवक राजकुमार वर्द्धमान के हृदय पर न हुआ।

राजकुमार महावीर ने कहा कि मैं जगत् के जीवों को मिथ्या ससार-बंधन से मुक्त होने का मार्ग बताने आया हूँ फिर मैं स्वयं गृहस्था-श्रम के बन्धन में क्यों पड़ रे फैली हुई हिसा, अज्ञान, भ्रम, दुराचार, अत्याचार का संसार से निराकरण करने का महान् कार्य मेरे सामने है; अतः मैं कामाग्नि का दास बनकर अपनी अवित का अपव्यय नहीं कर सकता।

अपने पुत्र का उच्च ध्येय सिद्ध करने के लिए ब्रह्मचर्य की अटल भावना जानकर रानी त्रिशला और राजा सिद्धार्थ चुप रह गये। उन्होंने सोचा कि बद्धमान हमारा पुत्र है, वय में हमसे छोटा है, किन्तु ज्ञान, आचार-विचार में हमसे बहुत बड़ा है। हित-अहित की वार्ता तथा कत्तंच्य का निर्देश हम उसे क्या समझायें, वह सारे जगत् को समझा सकता है; अतः वह जस पुनीत पथ में आगे बढ़ना चाहता है, हमें उसमें वाधा डालना उचित नहीं।

ऐसा परामर्श करके उन्होंने किलग-नरेश जितशत्रु के राजकुमार वर्द्धमान के साथ यशोदा के विवाह का प्रस्ताव अस्वीकार कर दिया और फिर कभी वर्द्धमान को विवाह करने के लिए संकेत भी नहीं किया।

तीथंकर बद्धेमान के पिता राजा सिद्धार्थ कुण्डलपुर के शासक ये। उनके नाना राजा चेटक वैशाली-गणतन्त्र के प्रमुख नायक थे, वे अनेक राजाओं के अधीश्वर थे, अतः राजकुमार बर्द्धमान को सब तरह के राज सुख प्राप्त थे। कोई भी शारीरिक या मानसिक कष्ट उन्हें नहीं था। वे यदि चाहते तो पाणिग्रहण करके वैवाहिक काम-सुख का उपभोग और कुण्डलपुर के राज सिहासन पर वैटकर राज शासन भी कर सकते थे; परन्तु जिस तरह जल में रहता हुआ कमल भी जल में अलिप्त रहता है उसी तरह राजकुमार बर्द्धमान सर्वसुख-सुविधा-

सम्पन्न राजभवन में रहकर भी संसार की मोह-माया से अलिप्त रहे; अखण्ड वाल ब्रह्मचर्य से शोभायमान रहे।'

इस तरह राजभवन में रहते हुए उन्होंने २८ वर्ष, ७ मास, १२ दिन का समय ब्रह्मचर्य से व्यतीत कर दिया।

### संसार से वैराग्य

तदनन्तर वर्द्धमान को एक दिन अचानक अपने पूर्वभवों का स्मरण हो आया। उन्हें ज्ञात हुआ कि 'मैं पूर्वभव में सोलहवें स्वर्ग का इन्द्र था, वहाँ मैं २२ सागर तक दिव्य भोग-उपभोगों को भोगता रहा। उससे पूर्वभव में मैंने संयम धारण करके तीर्थकर-प्रकृति का वन्ध किया था जिसका उदय इस भव में होने वाला है। इस समय संसार में धर्म के नाम पर पाप और अत्याचार फैलता जा रहा है, अतः पाप और अज्ञान को दूर करना परम आवश्यक है। जब तक मैं संयम ग्रहण न करूँगा, तव तक मैं आत्मशुद्धि नहीं कर सकता और जव तक स्वयं श्द्ध-वृद्ध

-पद्म पुराण २०/६७.

–ितलोयपण्णत्ती ४' ६०/७२.

'बीरं ग्ररिट्टनेमि, पासं मिललं च वास्पूज्जं च। एए मोत्तुण जिणे अवसेसा आसि रायाणो ॥243॥ राय कुलेसु वि जाया विसुद्ध वंसेसु खत्तिय कुलेसु। न च इच्छियामिसेया कुमारवासंम्मि पव्वइ्या ॥'244॥'

-ग्रावण्यकःनिर्यक्ति

'वासुपूज्यस्तथा मल्लिनेमिः पाण्वेऽथ मन्मतिः। कुमाराः पञ्च निष्कान्ताः पृथिवीपतयः परे ॥' —कातिकेयानुप्रेक्षा, पृ. ६५.

'स्रनिवारोद्रेकस्त्रिभ्वनजयी कुमारावस्थायामपि निजवलाद्येन विजितः।। स्फुरन्नियानंदप्रशमपदराज्याय स जिनो । महावीर स्वामी नयनपथगामी भवतु मे।।'- महावीराष्ट्रक स्रोत्र, ७ 'दुक्कर तब चरणरम्रो खंति खमो उगावंभचेरो य। ग्रप्प पर तुल्ल चित्तो मोणव्यय पाणभोई य।।'—महाबीर चरित्र (नेमिचन्द्र)

<sup>&#</sup>x27;वासुपूज्यो महावीरो मल्लिः पार्को यदुत्तमः। 'कुमार' निर्गता गेहात पृथिवीपतयोऽपरे॥' 'णेमी मल्ली वीरो कुमार कालंमि वासुपूज्यो ये पासो विय गहिदतवो सेस जिणां रज्ज चरिमं मि॥'

न वन जाऊँ, तव तक विश्व-कल्याण नहीं कर सकता। अतः मोह ममता के कीचड़ से वाहर निकल कर मुझे आत्मविकास करना चाहिये।

इस प्रकार वैराग्य-भावना वर्द्धमान के हृदय में जाग्रत हुई, उसी समय लौकान्तिक देव उनके सामने आ खड़े हुए और वर्द्धमान से कहा कि 'आपने जो संसार की मोह-ममता तथा विषय-भोगों से विरक्त होकर संयम घारण करने का विचार किया है, वह वहुत हितकारी है। आप तप, त्याग, संयम के द्वारा ही अजर-अमर पद प्राप्त करेंगे; विश्व-ज्ञाता-दृष्टा वनेंगे और विश्व का उद्धार करेंगे।'

लौकान्तिक देवों की वाणी सुनकर वर्द्धमान का वैराग्य और अधिक प्रगाह तथा अविचल हो गया, अतः उन्होंने कुण्डलपुर का राजभवन छोड़कर एकान्त वन में आत्म साधना करने का दृढ़ निश्चय कर लिया। ब्राह्मणों को राजा सिद्धार्थ ने किमिच्छक\* दान दे कर संतुष्ट किया।

उसी समय इन्द्र का आसन कम्पायमान हुआ, तब इन्द्र ने अपने अवधिज्ञान से अन्तिम तीर्थकर वर्द्धमान की वैराग्य-भावना का समाचार जाना; अत: वह देव गण के साथ तत्काल कुण्डलपुर के राजभवन में आ पहुंचा। वहाँ उसने आकर वहुत 'हर्प-उत्सव' किया।

जव त्रिशला रानी को राजकुमार वर्द्धमान के संसार से विरक्त होने का समाचार ज्ञात हुआ तव वह पुत्र-स्नेह में विह्मल हो गयी। उसके हृदय में विचार आया कि 'राजसुख में पला हुआ मेरा पुत्र वन-पर्वतों में नग्न रहकर सर्दी, गर्मी के कष्ट किस तरह सहन करेगा? वन-पर्वतों की कँटीली भूमि कँकरीली भूमि पर अपने कोमल नंगे पैरों से कैंसे चलेगा? नंगे सिर धूप, ओस, वर्पा में कैंसे रहेगा? कहाँ कठोर तपश्चर्या! और कहाँ मेरे पुत्र का कोमल शरीर!! ऐसा सोचते ही त्रिशला मूर्ण्ड्यत हो गयी। परिवार के व्यक्तियों ने तथा दासियों ने शीतल उपचार से उसकी मूर्च्छा दूर की। आये हुए देशों ने माता

<sup>\* &#</sup>x27;दीक्षोन्मुखस्तीर्थकरो जनेभ्यः। किमिच्छकं दानमहो! ददौ यः॥'

त्रिशला को समझाया कि, माता ! तेरा पुत्र महान् वलवान, घीर-वीर है, वज्र-वृषभ-नाराच संहनन वाला है। अव वह उस सर्वोच्च पद को प्राप्त करने जा रहा है जिससे ऊँचा पद और कोई होता नहीं। तेरा पुत्र संसार से केवल आप अकेला ही पार नहीं होगा विक असंख्य व्यक्तियों को भी संसार से उत्तीर्ण कर देगा। वीर माता! मोह का आवरण हटा दे!! तू धन्य है! तुझे तारण-तरण, विश्व उद्धारक तीथंकर की जननी कहकर संसार अनन्त काल तक तेरा यशोगान करेगा।

देवों का संबोधन पाकर माता त्रिशला प्रवृद्ध हुई, फिर भी होने वाले पुत्र-वियोग से तथा यह साचकर कि विषधर सर्प, भयानक सिह, वाध आदि अन्य जीवों से भरे वन, पर्वत, गुफाओं में मेरा पुत्र अकेला कैसे रहेगा? उसका चित्त शोकाकुल रहा। वर्द्धमान ने अपनी माता, अपने परिवार तथा प्रियजनों को आश्वासन देकर उनसे विदा ली।

कुण्डलपुर (वैशाली) से वाहर तपीवन में वर्द्धमान को ले जाने के लिए 'चन्द्रप्रभा' नामक सुन्दर दिव्य पालकी लायी गयी । उस पालकी में वर्द्धमान विराजमान हुए । जय-जयकार के हर्ष-घोष के साथ पहिले उस पालकी को मनुष्यों ने अपने कंघों पर उठाया, तद-नन्तर इन्द्रों ने, देवों ने उस पालकी को अपने कन्घों पर रखा और आकाश-मार्ग से ज्ञातृखण्ड-वन में पहुँचे ।

वन हरा-भरा था, वहाँ शुद्ध वायु का निर्वाध संचार था। किसी तरह का कोलाहल न था और न मन को क्षुब्ध या विचलित करने वाला कोई अन्य पदार्थ था।

उस नीरव शान्त एकान्त वन में पालकी लाकर रखी गयी। तीर्थकर वर्द्धमान उस पालकी से वड़े उत्साह के साथ वाहर आये। वहाँ एक स्वच्छ शिला थी, जिस पर इन्द्राणी ने रत्नचूर्ण से स्वस्तिक (上) की कलापूर्ण रचना की थी। तीर्थकर वर्घमान उस पर जाकर बैठ गये। तदनन्तर उन्होंने अपने शरीर के समस्त वस्त्राभूपण

<sup>\* &#</sup>x27;चन्द्रप्रभाख्यशिविकामधिक्दो दृढ्णतः । ज्ञढां परिवृदैननृंणां ततो विद्याधराधिपैः॥'

उतार दिये। अपने कृत्रिम (वनावटी) वेप को हटाकर प्राकृतिक स्वतंत्र, नग्न, श्रमण वेष धारण किया। अपने हाथों से अपने सिर के वालों का पाँच मृद्वियों से लोंच किया, जो शरीर से मोह-त्यांग का प्रतीक था। फिर 'नमः सिद्धेम्यः' कहते हुए सिद्धों को नमस्कार करके पंच महाव्रत और पिच्छी-कमण्डलु धारण किये और सर्व सावद्य का त्यांग करके पद्मासन लगाकर आत्म ध्यान (सामयिक) में लीन हो गये।

इन्द्र ने तीर्थंकर के वालों को समुद्र में क्षेपण करने के लिए रतन-मंजूषा में रख लिया। इस प्रकार अन्तिम तीर्थंकर महावीर का मगसिर वदी दशमी को हस्त तथा उत्तरा नक्षत्र के मध्यवर्ती समय में दीक्षा-उत्सव करके समस्त इन्द्र, देव, मनुष्य, विद्याघर अपने-अपने स्थानों को चले गये।

वाहरी विचारों से मन को रोककर मौन भाव से अचल आसन में तीर्थकर महावीर जब आत्मचिन्तन में निमग्न हुए, उसी समय उनके मनः पर्यय ज्ञान का उदय हुआ, जो निकट भविष्य में केवल ज्ञान के प्रकट होने का सूचक था।

यह तीर्थंकर महावीर के आत्म-अभ्युदय का प्रथम चिह्न था।

#### तपस्या

महान् कार्य-सिद्धि के लिए महान् परिश्रम करना पड़ता है। श्री वर्द्धमान तीर्थकर को अनादि समय का कर्म-वन्धन, जिसने अनन्त शिक्तशाली आत्माओं को दीन, हीन, वलहीन बनाकर संसार के बन्दीघर (जेलखाने) में डाल रखा है, को नष्ट करने के लिए कठोर तपस्या करनी पड़ी, तदर्थ वे जब आत्म-साधना में निमग्न हो जाते थे, तब कई दिन तक एक ही आसन में अचल बेठे या खड़े रहते थे। कभी-कभी एक मास तक लगातार आत्म ध्यान करते रहते थे।

<sup>\* &#</sup>x27;सहग्रवद्येन पापेन वर्तते इति सावद्यं-संसार कारणम्'

# श्री महाबीर दिट जैन वाचनालय भी महाबीर जी (राज.)

ሂ ३

उस समय भोजन-पान वन्द रहता ही था; किन्तु इसके साथ वाहरी वातावरण का भी अनुभव न हो पाता था। शीत ऋतु में पर्वत पर या नदी के तट पर अथवा किसी खुले मैदान में बैठे रहते थे, उन्हें भयंकर शीत का भी अनुभव नहीं होता था। ग्रीष्म ऋतु में वे पर्वत पर बैठे ध्यान करते थे, ऊपर से दोपहर की धूप, नीचे से गरम पत्थर, चारों ओर से लू (गरम हवा) उनके नग्न' शरीर को तपाती रहती थी; किन्तु तपस्वी वर्द्धमान को उसका भान नहीं होता था। वर्षा ऋतु में नग्न शरीर पर मूसलाधार पानी गिरता था, तेज हवा चलती थी परन्तु महान् योगी तीर्थंकर महावीर अचल आसन से आत्मिंचतन में रहते थे।

वन में सिंह दहाड़ रहे हैं, हाथी चिंघाड़ रहे हैं, सर्प फुंकार रहे हैं; परन्तु परम तपस्वी महावीर को उसका कुछ भान ही नहीं है। प्रथम तपस्वी महावीर ने क्ल नामक नगर में नृपित दानतीर्थ वक्ल' के राज प्रासाद में आहार ग्रहण किया था।

जब वे आत्मध्यान से निवृत्त हुए और शरीर को कुछ भोजन देने का विचार हुआ तो निकट के गाँव या नगर में चले गये। वहाँ यदि विधि-अनुसार शुद्ध भोजन मिल गया तो निःस्पृह भावना से थोड़ा-सा भोजन कर लिया और तपस्या करने वन, पर्वत पर चले गये। कहीं दो दिन ठहरे, कहीं चार दिन, कहीं एक सप्ताह; फिर वहाँ से विहार करके किसी अन्य स्थान को चले गये। यदि सोना आवश्यक समझते, तो रात को पिछले पहर कुछ देर के लिए, एक करवट से सो जाते। इस तरह वे आत्मसाधना के लिए अधिक-से-अधिक और शरीर की स्थित के लिए कम-से-कम समय लगाते थे।

 <sup>(</sup>गिरिकन्दर दुर्गेषु ये वसन्ति दिगम्बराः पाणिपात्रपुटाहारास्ते यन्तिपरमांगतिम्'।

<sup>--</sup>योगि भनित २.

२ 'कुलाभिधानधरणीपालंगनुकुलवृत्ति पडियरिनोर्व।'

<sup>--</sup> घ्राचप्ण कवि, वर्धमान पु. १४/१४.

ऐसी कठोर तपश्चर्या करते हुए वे देश-देशान्तर में भ्रमण करते रहे, नगर या गांव में केवल भोजन के लिए आते थे। उसके सिवाय अपना शेप समय एकान्त स्थान, वन, पर्वत, गुफा नदी के किनारे, श्मशान, वाग आदि निर्जन स्थान में विताते थे। वन के भयानक हिंसक पशु जब तीर्थकर महाबीर के निकट आते तो उन्हें देखते ही उनकी कूर हिंसक भावना शान्त हो जाती थी; अतः उनके निकट सिंह, हरिण, सर्प, न्यांला, विल्ली, चृहा आदि जाति-विरोधी जीव भी देप, वैर भावना छोड़कर प्रेम, शान्ति से कीड़ा किया करते थे।\*

#### चन्दना-उद्धार

इस प्रकार भ्रमण करते-करते तीर्थंकर महावीर एक वार वत्स देश की कीशाम्बी नगरी में आहार के लिए आये । वहाँ एक सेठ के घर सती चन्दना तलघर में वन्दी (कैदी) जैसे दिन काट रही थी, बहुत विपत्ति में थी, उसने सुना कि तीर्थंकर महावीर कौशाम्बी में पद्यारे हैं। यह सुनते ही उसके हृदय में भावना हुई कि 'में भगवान को आहार कराऊँ', किन्तु वह तलघर के वन्दीगृह में पड़ी थी, वेड़ियाँ, उसके पैरों में थीं, तपस्वी वर्द्धमान को आहार कराये तो कैसे कराये? यह स्थिति उसकी चिन्ता और दु:ख का और अधिक कारण वन गई।

'यादृशी भावना यस्य सिद्धिभेवित तादृशी' अर्थात् जिसकी जैसी भावना होती है, उसकी कार्य-सिद्धि भी वैसी ही होती है। इस नीति के अनुसार संयोग से तीर्थकर महावीर चन्दना के घर की ओर आ निकले। उसी समय सौभाग्य से चन्दना के पैरों की वेड़ियाँ टूट गयीं और वह तलघर से वाहर निकलकर द्वार पर आ खड़ी हुई। जैसे ही श्री वर्द्धमान उस द्वार पर आये कि चन्दना ने बड़े हुर्प और

<sup>ं &#</sup>x27;सारंगी सिंहशावं स्पृषति सुतिधया निन्दिनी व्याघ्रपोतं मार्जारी हंसवालं प्रणयपरवशा केकि कान्ता भुजंगम् । वैराण्याजन्मजातान्यपि गलितमदा जन्तवोऽन्ये त्यजन्ति श्रित्वा साम्यैकरुढ्ं प्रशमितकलुप योगिनं क्षीणमोहम् ॥'

भिक्त-भाव से उनसे आहार लेने की प्रार्थना (पड़गाहना) की। तीर्थंकर वहीं रुक गये, चन्दना ने' नवधा भिक्त पूर्वक तीर्थंकर महावीर को आहार दिया।

उस समय शुभ कार्य सम्पन्नता के सूचक रत्न-वर्षा आदि पाँच आश्चर्य हुए। चन्दना के सतीत्व की परीक्षा हुई, उसका महत्व जनता में प्रकट हुआ और वह बंधन-मुक्त हो गयी।

चन्दना थी तो राजा चेटक की राजपुत्री, किन्तु वाग में झूलते समय एक विद्याधर द्वारा उसका अपहरण हुआ था, जव उसके चंगुल से छूटी तो संयोग से दुर्भाग्यवश उस सेठ के घर दासी के हप में आ पड़ी। वह नवयुवती थी एवं अति सुन्दर थी, अतः सेठानी ने इस शंका से कि कहीं यह मेरे पित की प्रेम-पात्र न वन जाए, चन्दना को अपने मकान के तलघर में वेड़ियाँ पहनाकर रख दिया था और उसे रूखा-सूखा भोजन दिया करतो थी। वह अभागी चन्दना सौभाग्य से तीर्थंकर महावीर का दर्शन कर सकी और उनको आहार कराने का पुण्य अवसर उसे मिला एवं उसकी दासता की वेड़ियाँ कट गयी, तव उसका सतीत्व सेठानी को भी ज्ञात हो गया; अतः सेठानी को वहुत पश्चात्ताप हुआ और उसने चन्दना से अज्ञान-वश हुए अपराघों की क्षमा माँगी।

### उपसर्ग

नि:संग वायु जिस प्रकार भ्रमण करती रहती है, एक ही स्थान पर नहीं हकी रहती, इसी प्रकार असंग निर्ग्रन्थ तीर्थंकर महावीर तपश्चरण करने के लिए भ्रमण करते रहे। भ्रमण करते हुए जब वे उज्जयिनी नगरो के निकट पहुँचे तब वहाँ नगर के वाहर 'अतिमुक्तक'

श्रन्यदा नगरे तस्मिन्नेव वीरस्तनुस्थितेः ।
 प्रविष्ठवान्निरीध्यासौ तं भक्त्या मृततशृङ्खना ।।

<sup>—-</sup> उत्तर पुराण ७५।६०

 <sup>&#</sup>x27;पिडगहमुच्चटाणं पादोदयमच्चणं च पणमं च। मणवयण कायमुद्धी ऐमणमुद्धि च णविष्ठि पुण्यं।।

उज्जियिन्यामयान्येद्युस्तं धर्मगानेऽतिमुक्तके ।
 वर्धमानं महासत्त्वं प्रतिमायोगधारिणम्॥'---

<sup>—-</sup>प्राचार्य गुणभद्र, उत्तर पुराण, ७४/३३१.

नामक व्यसान को एकान्त-शान्त प्रदेश जानकर वहाँ आत्मध्यान करने टहर गये। जब रात्रि का समय हुआ तो वहां पर 'स्थाणु' नामक एक रुद्र आया। उस स्थाणु रुद्र ने ध्यान-मग्न तीर्थंकर महाबीर को देखा। देखते ही उसने उन्हें ध्यान से विचलित करने के लिए धोर उपसर्ग करने का विचार किया।

तदनुसार अपने सिद्ध विद्यावल से अपना भयानक विकराल रूप बनाया और कानों के पर्दे फाड़ देने वाला अट्टहास किया। अपने मुख से अग्नि-ज्वाला निकाल कर ध्यानाल्ड तीर्थंकर महादीर की ओर अपटा। भूत-प्रेतों के भयानक नृत्य दिखलाये। सर्प, सिंह, हाथी आदि के भयानक शब्द किये। बुलि, अग्निवर्पा की। इत्यादि अनेक उपद्रव तीर्थंकर को भयभीत करने तथा आत्मध्यान से चलायमान करने के लिए किए; परन्तु उसे कुछ भी सफलता न मिली। न तो परम तपस्वी वर्द्धमान रंचमात्र भयभीत हुए और न ही उनका चित्त ध्यान से चलायमान हुआ। वे उसी प्रकार अपने अचल आसन से ठहरे रहे, जिस प्रकार भयानक आँधी के चलते रहने पर भी पर्वत ज्यों-का—त्यों खड़ा रहता है। अन्त में अपना घोर उपसर्ग विफल होते देख, स्थाण रुद्र चुपचाप चला गया।

#### कैवल्य

जगत् में कोई भी पदार्थ बहुम्ल्य एवं आदरणीय वनता है तो वह बहुत परिश्रम तथा कष्ट सहन करने के पश्चात् ही वना करता है। गहरी खुदाई करने पर मिट्टी-पत्थरों में मिला हुआ भद्दा रत्न-पाषाण निकलता है, उसको छैनो, टाँकी, हथोड़ों की मार सहनी पड़ती है, शाण की तीक्ष्ण रगड़ खानी पड़ती है, तव कहीं झिलमिलाता हुआ बहुम्ल्य रत्न प्रगट होता है। अग्नि के भारी सन्ताप में वार-वार पिघलकर सोना चमकीला वनता है, तभी संसार उसका आदर करता है और पूर्ण मूल्य देकर उत्कंटा से खरीदता है।

आत्मा अनन्त वैभव का पुंज है, उसके समान अमूल्य पदार्थ संसार में एक भी नहीं है। रत्न की तरह उसका वैभव भी अनादि कालीन कर्म के मेल में छिपा हुआ है। उस गहन कर्म-मल में छिपे हुए वैभव को पूर्ण शुद्ध प्रकट करने के लिए महान् परिश्रम करना पड़ता है, और महान् कप्ट सहन करना पड़ता है, तव यह आत्मा परम शुद्ध विश्ववन्द्या परमात्मा वना करता है।

तीर्थं कर महावीर को भी आत्मशुद्धि के लिए कठोर तपस्या करनी पड़ी। तपश्चरण करते हुए उनकी पूर्व संचित कर्मराशि निर्जाणं (निर्जरा) हो रही थी, कर्म-आगमन (आस्रव) तथा वन्य कम होता जा रहा था अर्थात् आत्मा का कर्म-मल कटता जा रहा था या घटता जा रहा था। अतः आत्मा का प्रच्छन्न तेज कमशः उदीयमान हो रहा था, आत्मा कर्म-भार से हल्का हो रहा था, मुक्ति निकट आनी जा रही थी।

विहार करते-करते तपस्वी योगी, तोर्यकर महावीर विहार (मगय) प्रान्तीय 'जृम्भिका' गाँव के निकट वहने वाली 'ऋजृक्ला' नदी के तट पर आये। वहाँ आकर उन्होंने साल वृक्ष के नीचे प्रतिमायोग घारण किया।' स्वात्म चिन्तन में निमग्न हो जाने पर उन्हें सातिशय अप्रमत्तगुण स्थान प्राप्त हुआ। तदनन्तर चारित्र मोहनीय कर्म को शेष २९ प्रकृतियों का क्षय करने के लिए क्षपक श्रेणी का आद्यस्थान आठवाँ गुण स्थान हुआ। तदर्थ प्रथम शुक्ल ध्यान (प्यकत्व वितर्क विचार) हुआ।

जैसे अंचे भवन पर शीघ्र चढ़ने के लिए सीढ़ी (निसंनी) उपयोगी होती है, उसी प्रकार संसार-भ्रमण एवं कर्म-वन्धन के मूल कारण दुई पे मोहनीय कर्म का शीघ्र क्षय करने के लिए अपक श्रेणी उपयोगी होती है। कर्म-क्षय के योग्य आत्म परिणामों का प्रतिक्षण असंख्यात-गृणा उन्नत होना हो क्षपक श्रेणी है। क्षपक-श्रेणी आठवें, नांवे, दसवें और वारहवें गुण स्थान में होती है। इन गुण-स्थानों में चारिच्य-

१. 'ऋजुक्लायास्तीरे माल द्रुमसंश्रिते मिलापट्टे।
 भ्रपराह् ने पष्ठेनास्थि तस्य खलु जुंभिकाग्रामे'।।'

<sup>---</sup> निवांप भितः ११

२. 'सालश्चेते जिन्द्रिंगां दीक्षावृक्षाः प्रकीतिताः। एत एव वृधैजेयाः केवलोत्सित्तशाखनः॥'

<sup>--</sup>प्रतिष्ठाति पक्ष १०/५

मोहनीय की शेप २१ प्रकृतियों की शक्ति का क्रमशः ह्रास होता जाता है, पूर्ण क्षय वारहवें गुण-स्थान में हो जाता है।

उस समय आत्मा के समस्त कोघ, मान, काम, लोभ, माया, हैप आदि कपाय (कल्पित विकृत भाव) सम्ल नष्ट हो जाते हें, आत्मा पूर्ण शृद्ध वीतराग इच्छा-विहीन हो जाता है. तदनन्तर दूसरा शुक्ल च्यान (एकत्व वितर्क) होता है जिससे ज्ञान-दर्शन के आवरक तथा वलहीन कारक (ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय) कर्म क्षय हो जाते हैं तब आत्मा में पूर्ण ज्ञान, पूर्ण दर्शन और पूर्ण वल का विकास हो जाता है; जिनको दूसरे शब्दों में अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुख,अनन्त वल कहते हैं। इन गणों के पूर्ण विकसित हो जाने से आत्मा पूर्ण ज्ञाता-इष्टा वन जाता है। यह आत्मा का १३ वाँ गुण-स्थान कहलाता है।

क्षपक श्रेणी के गृण-स्थानों का समय अन्तर्म् हूर्त है, उसी में योगी सर्वज्ञ हो जाता है। वीतराग सर्वज्ञ हो जाना ही आत्मा का जीवन-मुक्त परमात्मा (अर्हन्त) हो जाना है। आत्मोन्नति या आत्म-शृद्धि का इतना वड़ा कार्य होने में इतना थोड़ा समय लगता है; किन्तु यह महान् कार्य होता तभी है जबकि आत्मा तपश्चरण के द्वारा शुक्ल ध्यान के योग्य वन चुका हो।

तेरहवें गुण स्थान में तीसरा शुक्ल ध्यान (सूक्ष्म क्रिया प्रतिपाती) होता है।

आत्मोन्नति या आत्मशृद्धि अथवा वीतराग, सर्वज्ञ, अर्हन्त, जीवन्मृक्त परमात्मा वनने का यही विधि-विधान तीर्थकर महावीर को भी करना पड़ा। १२ वर्ष ५ मास १५ दिवस तक तपश्चर्या करने के अनन्तर उन्होंने प्रथम शृक्ल घ्यान की योग्यता प्राप्त की, तत्पश्चात् पहिले लिखे अनुसार उन्होंने मोहनीय, जानावरण, दर्शना-

 <sup>&#</sup>x27;गमध्य छरुमत्यत्तं बारनवासाणि पंचमासेय।
 पण्णरसाणि दिणाणि य तिरयणसुद्धो महाबीरो।।'

वरण और अन्तराय चार घातिया कर्मों का क्षय अन्तर्मु हूर्त में करके सर्वज्ञ वीतराग या अर्हन्त जीवन्मृक्त परमात्मापद प्राप्त किया\*। अतः वे पूर्ण शुद्ध एवं त्रिकाल ज्ञाता त्रिलोकज्ञ वन गये।

यह शुभ काल वैशाख शुक्ला दशमी के अपराह्न (तीसरे पहर का प्रारम्भ) का समय था।

तीर्थंकर महावीर ने अपने पूर्व तीसरे भव में जिसके लिए तपस्या की थी और इस भव में जिस कार्य के लिए राजसुख एवं घर-परिवार का परित्याग किया था वह उत्तम कार्य सम्पन्न हो गया। यह जहाँ तीर्थंकर महावीर का परम सौभाग्य था, वहीं समस्त जगत् का, विशेष करके भारत का भी महान् सौभाग्य था कि एक सत्य-ज्ञाता, सत्पथ प्रदर्शक एवं अनुपम प्रभावशाली वक्ता उसको प्राप्त हुआ। तीर्थंकर महावीर 'तीर्थंकर प्रकृति' के उदय का भी सुवर्ण अवसर आ गया।

#### समवशरण

इस विश्व-हितकारिणी घटना की शुभ सूचना कुछ विशेष चिन्हों द्वारा सौधर्म इन्द्र को प्राप्त हुई। तीर्थंकर महावीर के सर्वज्ञाता-दृष्टा अर्हन्त वन जाने की वार्ता जानकर इन्द्र को बहुत हर्ष हुआ। उसने तीर्थंकर महावीर का विश्वकल्याणकारी उपदेश सर्व-साधारण जनता तक पहुँचाने के लिए अपने कोषाध्यक्ष (खजांची) कुबेर को एक सुन्दर विशाल व्याख्यान-सभा-मण्डप (समवशरण) वनाने का आदेश दिया।

कुवेर ने इन्द्र की आज्ञानुसार अपने दिव्य साधनों से अतिशोध एक बहुत सुन्दर दर्शनीय विशाल सभा-मण्डप वनाया। जिसके तीन कोट और चार द्वार थे। द्वारों पर सुन्दर मानस्तम्भ थे। बीच में

—निर्वाण भविन: १२

<sup>&</sup>quot;वैशाखिसतदशम्यां हस्तोत्तर मध्यमाश्रिते चंदे। सपक श्रेण्यारूढ्स्योत्पद्मं केवलज्ञानम्॥'---णीलैश्यं सम्प्राप्तो निरुद्धनिःशेपास्त्रवो जीवः। कर्मरजो विप्रमुक्तो गतयोगः वैजली भवति॥

<sup>--</sup>गोम्मटमार, जीव काण्ड ६४.

ऊँची तीन कटनी वाली सुन्दर वेदिका (गन्यकुटी) वनी थी। गन्य-कृटी पर रत्न-जिटत सुवर्ण सिहासन था जिसमें कमल का फ्ल बना हुआ था। गन्यकुटी के चारों ओर १२ विज्ञाल कक्ष (कमरे) थे, जिनमें देव, देवी, मनुष्य, स्त्री, साब, साब्बी, पशु, पक्षी आदि उपदेश सुनने वाले भद्र प्राणियों के बैठने की व्यवस्था थी। इसके सिवाय आगन्तुक जनता की सुविधा के लिए अन्य मनोहर स्थान और साधन उस समवशरण में बनाये गये थे। मध्यवितनी उच्च गन्यकुटी के सिहासन पर तीर्थकर महाबीर के विराजमान होने की व्यवस्था थी, जिससे उनका उपदेश समस्त श्रोताओं (सुननेवालों) को अच्छी तरह सुनाई पड़े।

उसी समय देवों का दुन्दुभी वाजा वहाँ वजने लगा, जिसकी मधुर-आकर्षक व्यनि वहुत दूर पहुँचती थी। उस व्यनि को सुनकर तीर्थकर महावीर के समवशरण की वार्ता कानों-कान दूर तक फैल गयी। जिससे तीर्थकर महावीर का दिव्य उपदेश सुनने की उत्कण्टा से दूर-दूर की जनता चलकर ऋजुक्ला नदी के तट पर वने समवशरण में पहुँची।

इन्द्रं भी विशाल देव-परिवार के साथ समवशरण में पहुँचा। उसने वहाँ तीर्थकर के कैवल्य पद का महान् उत्सव किया, तीर्यकर का दर्शन, वन्दना, पूजन वड़े भिवतभाव और हर्ष के साथ किया। तदनन्तर समवशरण की मुख्यवस्था की।

समवशरण में महान् प्रकाश था जिससे वहाँ रात और दिन का भेद नहीं जान पड़ता था, वहाँ परम शान्ति थी। वहाँ आये हुए प्रत्येक प्राणी के हृदय में द्वेप, वैर, कोध, हिसा की भावना जाग्रत नहीं होती थी; अतः सिंह, गाय, चीता, हरिण, बिल्ली, चहा, सर्प, न्यौला

 <sup>&#</sup>x27;ऋषिमल्पजयितार्या ज्योतिर्वनभवनयुवतिभावनजाः ।
 ज्योतिष्करूपदेवा नरितर्यनो वसन्ति तेष्वनुपूर्वम् ॥'

<sup>— &#</sup>x27;समवणरण एक हिंशिष्ट धर्मसभा है। 'समवणरण' शब्द का अर्थ है समताभावी तीर्थंकर भगवान् के चरण के शरण में जाना। तीर्थंकरों के समवणरण में क्रम से श्रमण-ऋषिगण, स्वगंवासी देवी, श्रमणा, ज्योतिषियों की देवी, व्यन्तर देवियां, स्वगंवासी देव, मनृष्य और तिर्यंच्च बैटते हैं।

आदि जाति-विरोधी जीव शान्त व निर्भय होकर साय-साथ बैठते थे।\*



## दिव्य उपदेश

समवशरण में असंख्य भव्य जीव तीर्थंकर महावीर का दिव्य उपदेश सुनने के लिए वड़ी उत्कंठा और उत्साह के साथ आये और यथास्थान बैठकर तीर्थंकर की दिव्यवाणी की प्रतीक्षा करने लगे। चकोर पक्षी को चिन्द्रका (चाँदनी) वहुत प्रिय लगतों हैं, वह चाँदनी रात्रि में चन्द्रमा की ओर अपलक दृष्टि से देखा करता है, इसी तरह समवशरण की जनता तीर्थंकर महावीर के मुख की ओर देख रही थी। तीर्थंकर का एक मुख चारों ओर दिखायी दे रहा था। वर्षाऋतु के प्रारम्भ में चातक पक्षी अपनी प्यास आकाश से वरसे हुए जल- विन्दुओं को अपने मुख में लेकर वझाता है, वह और कोई जल नहीं पीता, अतः वादलों की ओर अपनी चोच किये वर्षा की प्रतीक्षा करता रहता है, इसी तरह समस्त जनता के कान तीर्थंकर का उपदेश सुनने के लिए आतुर थे।

वहाँ अनेक मनुष्यों, देवों तथा विद्वानों के हृदय में यह विचारवारा वह रही थी कि 'तीर्थंकर' अव तक तो सर्वदा मौन रहे । तपस्या के दिनों में उन्होंने किसी से एक शब्द भी न कहा; परन्तु अव तो उनको ज्ञान हो गया है, अव उनके तीर्थंकर-प्रकृति का उदय होगा । पूर्ववर्ता अन्य तीर्थंकरों के समान उनका भी विश्व-उद्धारक, सर्वहितमय पावन उपदेश अवश्य होगा ।

परन्तु सारा दिन बीत गया और रात्रि भी समाप्त हो गयी, तीर्थकर के मुख से एक अक्षर भी प्रकट न हुआ। श्रीताओं ने समझा, ; अभी कुछ, विलम्ब है। वहाँ अनेक व्यक्ति नये आये, अनेक पहिले

 <sup>&#</sup>x27;नारंगी सिंहणावं स्पृणित मुतिधिया निन्दिनी व्याघ्रपोतं
 मार्जारी हंसवालं प्रणयपरवणा केकिकान्ता भुजंगम्
 वैराण्याजनमजातान्यपि गिलतमदा जन्तवोऽभ्ये त्यजनिन
 श्रित्वा साम्ये क एउं प्रणमिनकलुपं योगिनं धीणमोहम्॥'

आये हुए उठकर चले गये, अनेक वहीं ठहरे रहे। दूसरा दिन हुआ, दूसरी रात हुई; किन्तु तीर्थंकर की वाणी प्रकट न हुई। इसी तरह कई दिवस व्यतीत हुए किन्तु तीर्थंकर का उपदेश वहाँ पर न हुआ। जनता का चित्त कुछ म्लान हो गया। कितपय दिन पश्चात् तीर्थंकर का वहाँ से अन्य स्थान के लिए विहार भी हो गया। तीर्थंकर महाबीर के आगे-आगे धर्मचक चलता था जिसकी चमकती हुई कान्ति समझदारों के लिए भी क्षणभर द्वितोय सूर्य-विव की शंका उत्पन्न कर देती थी।

महाबीर तीर्थंकर के विहार करते ही कुबेर ने उस मनोज्ञ दिव्य समवशरण को स्वल्प समय में ही हटा लिया, वहाँ पर फिर पहिले जैसा साफ मैदान हो गया। विहार के अनन्तर तीर्थंकर जहाँ ठहरे, वहाँ कुबेर ने पहिले जेसा भव्य सभा-मंडप (समवशरण) थोड़े समय में ही बना दिया। वहाँ भी असंख्य श्रोता (उपदेश सुनने वाले) एकत्र हुए, परन्तु अनेक दिन-रात व्यतीत होने पर भी वहाँ भी उपदेश न हुआ। वहाँ से भी तीर्थंकर का विहार हो गया। वहाँ का समवरशरण विघट (विसर्जित) गया, तीर्थंकर जहाँ पर ठहरे, वहाँ नवीन समवशरण वना। परन्तु अनेक दिन वीत जाने पर तीर्थंकर का उपदेश वहाँ पर भी न हुआ।

तीर्थंकर के इस मौन पर समस्त जनता चिकत थी परन्तु मौन का कारण कोई न जान सका । सवकी धारणा यही थी, महात्रीर तीर्थंकर हैं, मुक केवली नहीं हैं, अत: उनका उपदेश तो अवश्य होगा, कव प्रारम्भ होगा, यह ज्ञात नहीं।

विहार करते-करते तीर्थकर राजगृही के निकट विपुलाचल पर्वत पर आप्रे वहाँ भी सुन्दर विशाल समवशरण बना और यथा समय असंख्य श्रोता भी वहाँ एकत्र हुए, परन्तु यहाँ भी तीर्थकर महावीर मीन रहे।

 <sup>&#</sup>x27;श्रग्रेसरं व्योमित धर्मचकं तस्य स्फुरम्दासुररिय चक्रम्।
 डितीय तिग्मद्युति विवणंकां क्षणं युधानामिष कुर्वदाक्षीत्।।'
 —श्रसग, वर्धमान चरित, १८/८६

महावीर तीर्थंकर के इस दीर्घकालीन मौन के मूल कारण पर समवशरण के व्यवस्थापक सौधर्म इन्द्र ने गम्भीरता से विचार किया, तव अविज्ञान से उसे ज्ञात हुआ कि समवशरण में अव तक ऐसा महान् प्रतिभाशाली विद्वान् उपस्थित नहीं हुआ जो कि तीर्थंकर के गूढ़, गम्भीर दिव्य उपदेश को सुनकर उसे अपने हृदय में धारण कर सके और उसको प्रकरणबद्ध करके श्रोताओं की जिज्ञासा का यथार्थ समाधान कर सके, तीर्थंकर का उपदेश सवको समझा सके। इस प्रकार का गणधर वनने योग्य विद्वान् मृनि समवशरण में न होने के कारण तीर्थंकर की वाणी मुखरित न हुई।

तदनन्तर उसने अविधिज्ञान से यह भी जाना कि इस समय इन्द्रभूति गौतम तीर्थंकर का गणधर वनने योग्य विद्वान् है, किन्तु वह तीर्थंकर का श्रद्धालु नहीं है, अतत्त्व-श्रद्धानी है। हाँ, यदि किसी प्रकार वह तीर्थंकर महावीर के सम्पर्क मे आ जावे तो तीर्थंकर का श्रद्धालु भक्त वनकर गणधर वन सकता है।

ऐसा विचार कर इन्द्र ने एक वृद्ध ब्राह्मण का रूप वनाया और वह वेद-वेदांग के ज्ञाता, महान् प्रतिभाशाली विद्वान्, ५०० विद्वान् शिष्यों के गुरू इन्द्रभूति गौतम के पास पहुँचा और इन्द्रभूति गौतम से वोला कि—

'मेरे गुरु तीर्थंकर महावीर ने, जो कि सर्वज्ञ हैं, मुझे निम्न-लिखित क्लोक सिखाया है, उसका अर्थ भी मुझे वताया था, किन्तु मैं भूल गया हूँ। आप वहुत वड़े विद्वान् हैं कृपा करके उस क्लोक का अर्थ मुझे समझा दीजिये। क्लोक इस प्रकार है—

> 'त्रैकाल्यं द्रव्यवद्कं, नवपद सहितं, जीववद्काय लेश्याः । पंचान्ये चास्तिकाया, व्रतसिपितगितिर्ज्ञानचारित्रभेदाः ।। इत्येतन्मोक्षमूलं त्रिभुवनमहितंः प्रोक्तमहिद्भरोशैः । प्रत्येति श्रद्धाति स्पृश्चति च मितमान् यः स वै शुद्धवृष्टिः'

इन्द्रभूति उस वृद्ध द्राह्मण के मुख से श्लोक सुनकर विचार में पड़ गया कि छ: द्रव्य, नी पदार्थ, छह काय जीव, छह लेश्या, पाँच अस्तिकाय आदि का मैंने आज तक नाम भी नहीं सुना, वेद-वेदांग का महान् जाता मैं हूँ परन्तु 'आईत दर्शन' का ज्ञान मुझे नहीं है, तव इसे श्लोक की इन वातों को कैसे समझाऊँ ? किन्तु इसको अपनी अनभिज्ञता वतछाने में मेरा उपहासजनक अपमान है अतः इसके गुक के साथ शास्त्रार्थ करके अपनी मान-मर्यादा रखना उचित है। ऐसा विचार कर इन्द्रभूति गीतम ने उस वृद्ध ब्राह्मण से कहा-'चल तेरे गुक के साथ वात कहँगा'।

कपट-रूप धारी 'इन्द्र' यहीं तो चाहता था, अतः वह मन-ही-मन अपनी सफलता जानकर वहुत प्रसन्न हुआ और गौतम को झटपट अपने साथ समवशरण में ले आया। समवशरण के निकट पहुँचते ही जैसे ही गौतम ने मानस्तम्भ को देखा कि तत्काल उसके हृदय से ज्ञानमद स्वयं दूर हो गया और अभिमानी के वजाय वह नम्र विनयशील वन गया।

समवशरण (वर्म-सभा) में प्रवेशकर जैसे ही उसने तीर्थकर महावीर का दर्शन किया कि तत्काल उसके हृदय में श्रद्धा जाग उठी । गौतम ब्राह्मण आया तो था वर्द्धमान महावीर से शास्त्रार्थ करने, किन्तु उनके निकट पहुँच कर वन गया उनका परम श्रद्धालु प्रमुख शिप्य। तीर्थकर महावीर की बीतरागता से वह इतना प्रभावित हुआ कि अपना समस्त परिग्रह त्यागकर वहीं महाब्रती दिगम्बर मुनि वन गया, मुनि वनते ही इन्द्रभूति ब्राह्मण को मनःपर्यय ज्ञान हो गया।

इस घटना के होते ही तीर्थंकर महावीर का मौन भंग हुआ और मेघ-गर्जना के समान दिव्य ध्वनि में उनका उपदेश प्रारम्भ हुआ।

<sup>&#</sup>x27;गात्तेण गादयो विप्पो चाउच्येयऽसंगवि । णामेण इंदम्दिति सीलवं वम्हणुत्तमो ॥' ग्रम्ति कि नास्ति वा जीवस्तत्स्वरूपं निरूप्यताम् । इत्यप्राक्षमतो मह्यं मगवान् भनतवत्सलः ॥

<sup>---</sup>धवला 1 खं, पृ. 65.

<sup>--</sup> उत्तर पु. 741360.

# श्री महाबीर दिए जैन वाचनान्त्य भ्री मृह्युवीर जी (राज.)

तीर्थकर के मौन-भंग का यह शुभ दिवस श्रावण वदी प्रतिपदा था। इस तरह केवलज्ञान हो जाने पर ६६ दिन तक (वैशाख सुदी दशमों से ६ दिन वैशाख के, ३० दिन ज्येष्ट और ३० आषाढ़ के) तीर्थकर का उपदेश नहीं हुआ। यह दिन 'दीर शासन उदय' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। जनता ने इसको वर्ष का प्रारम्भ दिन माना। तव से कई शताब्दी तक भारतीय जनता शुभ कार्य का प्रारम्भ इस दिन किया करती थी तथा वर्ष का प्रारम्भ भी श्रावण वदी प्रतिपदा के दिन मानती रही।

'सर्वार्द्धमाणधीया भाषा मैत्री च सर्वजनता विषया'-(नंदीश्वर भवित-४२)

तीर्थकर का उपदेश साधारण जनता की भाषा में होता था। प्रत्येक श्रोता उसे सुगमता से समझ लेता था। उस उपदेश में समस्त तात्त्विक वातों का विवेचन था, समस्त जगत् का विवरण था, इतिहास का कथन था, तथा आत्मा के हितकर, अहितकर, संसार-भ्रमण, कर्म-वन्धन, कम-मोचन, धर्म, अधर्म, गृहस्थ धर्म, मुनि धर्म, जीव-परिणमन, अजीव-परिणमन, की विशद व्याख्या थी। 'पशुओं को मारकर यज्ञ करना महान् पाप है, उसे धम समझना भूल है'—इस विषय को तार्थकर महावार ने अच्छे प्रभावशाली ढंग से समझाया।

## वीर-वाणी का प्रभाव

विख्यात ब्राह्मण विद्वान् इन्द्रभ्ति जव तीर्थकर महावीर का अग्रगण्य शिष्य वन गया, तव जनता पर तथा झाह्मण विद्वानीं पर इसका क्रान्तिकारी प्रभाव पड़ा। इन्द्रभूति गौतम के समान ही उसके

१ 'दिव्वज्सुणीए किमट्ठं तत्थापउत्ती ? गणिदाभावादो । सोहर्मिमदेण चेव गणिदो किण्ण दो द्दो ? ण, काललच्घीए विणा ग्रसहेंज्जस्स देविदस्स तड्डोयण सत्तीए ग्रभावादो ।'—जय धवला

२ 'वालस्त्री मन्द मूर्खाणां नृणां चारित्यकांक्षिणाम्। प्रतिवोधनाय तत्त्वज्ञैः सिद्धान्तः प्राकृतः कृतः॥

दो अन्य महान् विद्वान् भाता अग्निभूति और वायुभूति भी अपनी शिष्य-मंडली सहित तीर्थंकर महावीर का उपदेश श्रवण करने समवशरण में आये और वे भी महावीर के विनीत शिप्य वनकर गणधर वन गये।

जब तीर्थंकर महाबीर का मर्मस्पर्शी उपदेश जनता ने सुना तो धर्म का सुन्दर सत्य स्वरूप उसे ज्ञात हुआ। इसका परिणाम यह हुआ कि पशु-यज्ञ के विरोध में एक व्यापक लहर फैल गई। यज्ञ कराने वाले पुरोहितों के तथा यज्ञ करने वाले यजमानों के हृदय में उल्लेखनीय परिवर्तन आया और वेपशु-यज्ञ के हिसक कृत्य से घृणा करने लगे।

राजगृही (मगधदेश) का नरेश श्रेणिक (विम्वसार), तीर्थंकर महावीर का उपदेश सुनकर उनका अनुयायी परम भक्त वन गया।

इस तरह श्री वीर प्रभु की वाणी प्रारम्भ से ही अच्छी प्रभाव-शालिनी सिद्ध हुई।

कुछ दिनों पश्चात् तीर्थंकर महावीर वहाँ से विहार कर गये। वे जहाँ भी ठहरे, वहाँ उनका नवीन समवशरण\* (धर्मसभा-मण्डप) वना। वहाँ पर भी उनका कई दिन प्रभावशाली धर्म-उपदेश हुआ, तदनन्तर वहाँ से भी वे विहार कर गये।

श्री महावीर तीर्थकर ने इच्छारहित होकर भी भव्यजनों के प्रित सहज दया से प्रेरित होकर अथवा उनके प्रवल पुण्ययोग से काशी, कश्मीर, कुरु, मगध, कोसल, कामरूप, कच्छ, किलग, कुरुजांगल, किष्किन्धा, मल्लदेश, पाँचाल, केरल, भद्र, चेदि, दशाणं, वंग, अंग, आन्ध्र, उशीनर, मलय, विदर्भ, गौड़ आदि देशों में धर्म-प्रभावना की, देशनार्थ प्रवचन किया। एतावता अनेक प्रान्तों तथा देशों में तीर्यकर महावीर का मंगल विहार हुआ और महान् धर्म-प्रचार

 <sup>&#</sup>x27;श्रीसभायां समस्येत्य श्रीवीरं जिननायकम्।
 पूजयामास पूज्योऽयभस्तावीच्च पुनः पुनः ॥'

<sup>--</sup>क्षत्र चृडामणि ११/६४

हुआ । उनकी भाषा दिव्य ध्वनिरूपिणी थी, जिसे सभी उपस्थित श्रोता समझते थे। जहाँ-जहाँ तीर्थंकर भगवान विहार करते थे वहाँ-वहाँ घर्मपीयूषपार्नाथयों को उपदेश प्रदान करते थे।

उस धर्म-प्रचार से अहिंसा का प्रभावशाली प्रसार हुआ, पशु-यज्ञ होने सर्वत्र वन्द हो गये। हिंसा कृत्य और माँस-भक्षण से भी जनता घृणा करने लगी। हिंसक लोग तीर्थंकर महावीर का उपदेश सुनकर स्वयं अहिंसक वन गये।

तीर्थंकर महावीर का जहाँ भी मंगलमय विहार हुआ, वहाँ के शासक, मंत्री, सेनापित, पुरोहित, विद्वान् तथा अन्य साधारणजन उनके अनुयायी भक्त वनते गये। जिस तरह सूर्यं के उदय से अन्यकार हटता जाता है उसी तरह तीर्थंकर महावीर के उपदेश से अज्ञान, भ्रम, अधर्म, अन्याय, अत्याचार, हिसा-कृत्य आदि पापाचार साधारण जन क्षेत्र से दूर होता गया और निरपराध मूक पशु जगत् को संरक्षण मिला।

---प्रतिष्ठापाठ ६/६ पृ.

-वैदिक ग्रन्थ श्रीमाल पुराण, ग्र. ७३ (जैनतत्व-प्रकाम)

<sup>\* &#</sup>x27;इच्छाविरहितः सौऽपि भव्यपुण्यदयेरितः।
विहारमकरोद् देशानार्यान् धर्मोपदेशयन्।
काश्यां काश्मीरदेशे कुरुपु च मगधे कौशते कामरूपे
कच्छे काले किलगे जनपदमिहते जांगलान्ते कुरादौ।
किच्किन्धे मल्लदेशे मुक्तिजनमनस्तोपदे धर्मवृष्टिः
कुर्वन् शास्ता जिनेन्द्रो विहरित नियतं तं यजेऽहं व्रिकालम्।।
पांचाने केरले वाऽमृतपदमिहिरोभद्र चेदि दशाणं—
वंगांगान्ध्रोतिकोशीनर मलयविदर्भेषु गौडे मुमहो
शीतांश् रश्मिजानादमृतमिव मभां धर्मपीयूपधारा
मिचन् योगाभिरामः परिणभयित च स्वान्तगुद्धिं जनानाम्।।'——

<sup>&#</sup>x27;गीतमोऽपि ततो राजन्? गतः काश्मीरके पुनः। महावीरेण दीक्षां च धत्ते जैनमतेष्तिताम्'।।'

<sup>(</sup>गौतम नामक एक ब्राह्मण ने तीर्पकर महावीर से जैनधर्म को दीक्षा लेकर इच्छित ग्रर्थ को सिद्ध किया।)

तीर्थंकर महावीर के संघ में ११ गणवर, ७०० केवली, ५०० मनः पर्यय ज्ञानी, १३०० अवधिज्ञानी, नौ सौ विक्रिया-ऋद्विवारक, चार सौ अनुत्तरवादी, छत्तीस हजार साध्वी (श्रमणा), एक लाख श्रावक और तीन लाख श्राविकाएँ थीं।

तीर्थकर महावीर ने २९ वर्ष, ५ मास, २० दिन तक (ऋषि, मुनि, यित और अनगार) इन चार प्रकार के साधु संघ एवं श्रमण, श्रमणी, श्रावक और श्रविका सिहत देश-विदेश में महान् धर्म-प्रचार किया । १

अन्त में वे विहार वन्द करके पावानगर में अनेक सरोवरों के वीच उन्नत भूमि महामणि शिलातले टहर गये। वहाँ उन्होंने छह दिन योग निरोव करके अन्तिम गुणस्थान प्राप्त किया और शेष अवाति कर्मों का क्षय करके कार्तिक वदी अमावस्या के ब्रह्ममुहूर्त में (सूर्योदय से कुछ पहिले) संसार के आवागमन से मुक्ति प्राप्त की।

# परिनिर्वाण-महोत्सव

जव तीर्थंकर महावीर का पावापुरी में निर्वाण हुआ, तव उस रात्रि का अन्तिम अन्यकार था। जैसे ही विभिन्न आसारों से इन्द्र को तीर्थंकर महावीर के मुक्ति-गमन की सूचना मिली, त्यों ही तत्काल देव-परिवार के साथ वह पावा नगर आया। वहाँ उसने असंख्य दीपक जलाकर महान् प्रकाश किया। आगन्तुक देवों ने उच्च मयुर स्वर से तीर्थंकर का वार-वार जयघोप किया, जिससे पावानगर तथा निकटवर्ती स्त्री-पुरुपों को तीर्थंकर के निर्वाण की सूचना मिल गई; अतः समस्त स्त्री-पुरुप दीपक जलाकर उस स्थान पर आये। इस तरह वहाँ असंख्य दीप प्रज्वलित हो गये। मनुष्यों ने तथा देवों ने तीर्थंकर के निर्वाण

 <sup>&#</sup>x27;वासाण्णत्तीसं पंच य मासे य वीस दिवसे य।
 चउविह अणगारेहि य वारहिवणेहि (गणेहि) विहिरत्ता।

<sup>---</sup>ज. धव. खं. **पृ.** =१.

२ 'पावापुरस्य वहिरुन्नतभूमिदेशे, पद्मोत्पलाकुलवतां सरसां हि मध्ये। श्री वर्धमान जिनदेव इति प्रतीतो, निर्वाणमाप भगवान् प्रविधृतपाप्मा॥'

<sup>---</sup> निर्वाण भिनत २५,

# श्री महावीर दि० जिन बारनालय भी महाबीर जी (राज.)

का महान् उत्सव किया । हस्तिपाल राजा मल्लगण राज्य के नायक तथा १८ गण नायकों ने मध्यमा पावा में परिनिर्वाणोत्सव भक्ति-पूर्वक मनाया ।

तदनन्तर देवों ने तीर्थंकर का शरीर कपूर, चन्दन की चिता के ऊपर रक्खा। अग्निकुमार देवों ने जैसे ही नमस्कार किया कि उनके मुकुट से अग्निज्वाला प्रकट हो गयी, उससे सुगन्धित द्रव्यों के साथ तीर्थंकर का परम औदारिक शरीर भस्म हो गया। उस भस्म को सवने अपने-अपने मस्तक से लगाया। उसी दिन गौतम गणधर को केवल ज्ञान का उदय हुआ।

तव से समस्त भारत में तीर्थंकर महावीर के स्मरण में प्रतिवर्ष कार्तिक वदी अमावस्या को स्मारक रूप में 'दीपावली महापर्वराज' प्रचलित हुआ, यह दिवस जैनों में वहुत शुभ माना गया है। इस दिन तीर्थंकर महावीर की पूजन होती है, परिनिर्वाण-पूजा होती है, और केवलज्ञान लक्ष्मी की पूजा भो होती है तथा रात्रि के समय दीपक जलाकर हर्षसूचक प्रकाश किया जाता है।\*

'तीर्थंकर महावीर भव्य जीवों को उपदेश देते हुए मध्यमा पावा नगरी में पधारे, और वहां के एक मनोहर उद्यान में चतुर्थं काल में तीन वर्ष, साढ़े आठ मास वाकी रह जाने पर कार्तिक अमावस्या के प्रभातकालीन संध्या के समय योग का निरोध करके कर्मों का नाश करके मुक्ति को प्राप्त हुए। चारों प्रकार के देवताओं ने आकर उनकी पूजा की और दीपक जलाये। उस समय उन दीपकों के प्रकाश से पावानगरी का आकाश प्रदीपित हो रहा था। उसी समय से भक्तलोग जिनेश्वर की पूजा करने के लिए भारतवर्ष में

पावापुर घरद वहिर्भूविलिमत विततवनके मुरुचितमरामां।
 पावन दनके जिनेन्द्रं श्रीयीरं मार्रिवजिय विजयंगेयदं।।'

प्रतिवर्ष उनके परिनिर्वाण-दिवस के उपलक्ष्य में दीपावली पर्व मनाते हैं। <sup>६</sup>

श्री वीर प्रभु के निर्वाण के स्मारक रूप वीर निर्वाण संवत् प्रारम्भ हुआ है, जो कि प्रचलित सभी संवतों से प्राचीन (२५००) है।

# महावीर के नाम पर नगर

तीर्थंकर महावीर की स्मृति में वंगाल-विहार के अनेक नगरों नाम तीर्थंकर के नामानुक्ष रक्ष्वे गये। तीर्थंकर के जन्म नाम 'वर्छ-मान' पर (वर्दमान), 'वीर' नाम पर 'वीर भूमि' (वीरभूम) तीर्थंकर के चरण चिह्न और ध्वज चिह्न 'सिह' से 'सिह भूमि' [ सिहभूम] [ 'सिहोऽईतां ध्वजाः' — इति हेमचन्द्र: ] नगर का नाम अव तक प्रचलित है।

# तीर्थं ड्रूर महावीर और महात्मा वुद्ध

तीर्थकर महाबीर के समय में अन्य कई वर्म-प्रचारक हुए हैं, उनमें किपलवस्तु के क्षत्रिय राजा गुद्धोधन के पुत्र 'गौतमबुद्ध' अधिक विख्यात हैं। राजकुमार गौतम ने तरुण अवस्था में संसार से विरक्त होकर सब से पहले तीर्थकर महाबोर के पूर्ववर्ती २३ वें तीर्थकर पार्वनाथ की

पंिजनेन्द्रवीरोऽपि विवोध्य संततं समततो भव्यममृहसंतित । प्रप्य पावानगरीं गरीयसीं मनीहरोद्यानवने तदीयके ।। चतुर्थकालेऽधंचतुर्थमासकः विहीनताविश्चतुरदृशेपके सकातिके स्वातिषु कृष्णभूतमुप्रभातसन्ध्यासमये स्वभावतः ।। प्रधातिकर्माणि निरुद्धगेगको विध्य घातीं धनविद्वयेधनं विवन्धनस्थानमवाय णंकरो निरन्तरायोरमुखानुबन्धनम् ।। ज्वलत्प्रदीपालिकया प्रवृद्धया मुरामुरैः दीपितया प्रदीप्तया तवास्म पाथानगरी समंततः प्रदीपिताकाशतला प्रकाशते ।। ततस्तु लोकः प्रतिवर्षमादरात् प्रसिद्धवीपालिकयात्र भारते समुद्धतः प्रजयितुं जिनेश्वरं जिनेन्द्रनिवाणविभूति पवित्रभाव, ॥'

<sup>—</sup>हरिखंग पुराण, सर्ग ६६ 'सिंहों लोछनान्यहेंतो कमात्।'—प्रतिष्ठातिलक १९।३, लोछन स्थापन,

शिष्य-परम्परा के जैन साधु पिहितास्रव से साबु दीक्षा ली। जैन शास्त्रों के अनुसार समस्त वस्त्र त्यागकर वे नग्न हुए और केशलोंच तथा हाथों में भोजन करना आदि जैन साधु का आचरण कुछ दिन तक करते रहे। जब उन्हें जैन साधु की चर्या कठिन प्रतीत हुई, तब उन्होंने गेरुए वस्त्र पहिनकर अपना अलग पन्थ चलाया जिसका नाम मध्यम मार्ग पड़ा।

- "हे सारिपुत्र, मेरे तप की ये त्रियाएँ थीं-में निर्वस्त्र रहा, मैंने लोकाचार को त्याग दिया, मैंने हाथों में भोजन लिया, अपने लिय लाया हुआ भोजन नहीं किया, अपने निमित्त से बना भोजन नहीं किया, भोजन का निमन्त्रण स्वीकार नहीं किया, थाली में भोजन नहीं किया, मकान की ड्योढ़ी (विद इन ए थ्रो सहोल्ड) में भोजन नहीं किया, खिड़की से नहीं लिया, मुसल से कुटने के स्थान पर भोजन नहीं लिया, न गर्भिणी स्त्री से लिया, न वच्चे को दूध पिलाने वाली से लिया, न भोग करने वाली से लिया, न वहाँ से लिया जहाँ कुत्ता पास खड़ा था, न वहाँ से लिया जहाँ मिवखयाँ भिन-भिना रही थीं, न मछली, न माँस, न मदिरा, न सङ्ग माँस खाया, न तुस का मैला पानी पिया । मैंने एक घर से भोजन लिया, एक ग्रास भोजन लिया या मैने दो घर से भोजन लिया, दो ग्रास भोजन लिया। मैने कभी दिन में एक वार भोजन किया, कभो पन्द्रह दिन में भोजन किया। मैंने मस्तक, दाढ़ी व मछों के केशलोंच किये। उस केशलोच की त्रिया को चाल रखा। में एक बद पानी पर भी दयाल रहता था । क्षुद्र जीव की हिंसा भी मेरे द्वारा न हो ऐसा मैं सावधान था।

पितिपासणाहितित्थे सरव्तीरे पलासणयरत्यो ।
 पिहितासवस्स सिस्सो महानृटो बुद्दिकतमुणी ॥

<sup>---</sup>दर्गममार ६

१. "तबास्सु मे इदं सारिपुत्त, तपस्सिताय होति, अवेलको होमि, मृत्तावारो हर्यापलेखनो, न एहिभद्धन्तिको नितष्टुभद्धन्तिको, नाभिहितं न उद्घरम्यतं न नियन्तरं नादयामि, सोत कुम्भिमुद्यपरिसाण्हामि, न एलकमन्तरं, न दण्डमन्तरं, न मृयनमनरं, न दिसं मजमानान, न गय्भनिया, न पापभानाय, न पुरिसन्तरमनाय, न मंदितांतुः न यत्य ना उपिट्टनी होति, न यत्य स उपिट्टतो होति, य यत्य भिष्यका मण्डमण्डवारिनी, न मच्छ न मानं, न सुरं, न भरेषं, न धुमोदकं पियामि, नो एकानरिको वा होमि एकालोपिको, हामान्विव वा होमि द्वालोपिको ।

वित्तया याणिम, होहिष दनीहि यायोमि प्यानिक्यापे प्यानिहरू याहारं याहारेमि, होहिसं पि याहारं थाहारेमि प्यानिक्याहारं याहारेमि, होहिसं पि याहारं थाहारेमि प्यानिक्या प्यानिक्या याहारेमि, वित्य प्यानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्या प्यानिक्या प्रानिक्या प्रानिक्

केसमस्सुलोचको पिहोमि, केसमस्सुलोचनानुयोग मनुपुन्तो, यात्र उदक विन्दृन्हि पि में दया पन्चपट्टिता होति-माहं खुद के पाणे विसमगते संघानं आपटेमि ति। "मो ननो मो निह्नो चेव, एको मिसनके बेन । नरको न चरितमानीको, एमनापमुत्तो --- मृत्तपिटके-मज्जिमनिकाय, महामीहनादमृत्त, पृ. १०५ "एकेमिटाह महानाम समयं राजगहे बिहरामि गिज्झकटे-पट्यते! नेन खोपन समयेन संबहुता निगण्ठा दिनिगित्वियस्मे कालिमलायं उद्यम्यका हीति ग्रामन परिविद्यता, ग्रोपवकमिका दुक्छानिष्पा कट्का बेदना बेदगंति। ग्रथ छाई महानाम सायण्ह् समप् पटिमल्लाण वृद्धितो येन इमिगिल पस्मय काण मिला येन ते निगांठा तेन उप मंक-मिमम उप मकमिता ते निर्ह्छ एतदवोचमः। किन्हु तुम्हे ब्रावसो निर्ह्छा उच्महुका ग्रामनपद्रिण्यिना, ग्रोक्कमिका दुक्या तिप्पा कटका बेदना वेदिय याति-एवं वृत्तेमहानाम ने निर्माठा में मनदवीच, निर्माठी श्राव सी नाठपूनी मध्यण मण्यदस्यावी ग्रपरिनेसं ज्ञानदम्मनं परिजानानि चरतो च तिट्टतो च मृतस्य च मततं ममितं ज्ञानदस्मनं पर्यबु-पद्रिलंति, नो एवं ब्राह ब्रांटिय छो दो निर्माटा पूर्वे पापं कम्मं कर्त. तं इमाय कटुकाय दुवकरिकारिकाय निज्जेरय यं पतेत्य एतरिह कायेन संवता, वाचाय संवृता; मनसा संवृता, तं ग्रायित पापस्स कम्मस्य ग्रकरणं, इति प्राणानं कम्मानं तपसा कंतिभामा, नवानं ग्रकारण भायति भनवस्मयो, भायति भनवस्मया कम्मल्यपो, कम्मवयुपा दृक्यवयुयो, दुक्खवञ्पा वेदनाक्षणो चेदनाक्षणा मध्यं दुक्यं निज्जिष्णं भविस्मति। त च पन ग्रम्हाकं रूच्चति नेव खमित च नेन च ग्रम्हा ग्रनि मनाति।"

--वीद्ध प्रन्य मिष्टिमनिकाय, पृ. १६२-६३.

(महातमा बुद्ध कहने हैं कि), हे महानाम! मैं एक समय राजगृह के गृहकूट पर्वत पर धूम रहा था, तब ऋषिगिरि के समीप कालिजिला पर बहुत से निर्फ्रेश्य (जैनसाधू) आसन छोड़कर उपक्रम कर रहें थे और तीं क्र तपस्या में तमे हुए थे। मैं सार्यकाल उनके पान गया और उनसे बोला, 'भो निर्फ्रेश्यो! सुम ध्रामन छोड़कर उपक्रम कर ऐसी कठिन तपस्या को बेदना का ध्रमुभव क्यों कर रहे हो?

जब मैंने उनसे ऐसा कहा तब वे साधु इस तरह बोर्ल कि निर्फ्रन्य ज्ञातपुत्र भगवान महाबीर सर्वज श्रीर सर्वदर्शी हैं, वे सब कुछ जानते हैं ग्रीर देखते हैं।

चलते, ठहरते, मीने, जागते सब हालतों में सदा उनका ज्ञानदर्शन उपस्थित रहता है। उन्होंने कहा है कि निग्नंत्यां! तुमने पहिले पाप कर्म किये हैं उनकी इस कटिन तपस्था से निर्जरा कर डालो। मन, वचन काय को रोकने से पाप नहीं बंधता और तप करने ते पुराने पाप मब दूर हो जाते हैं। इम तरह नये पापों के न होने से कर्मों का ध्य होता है, कर्मों के ध्य में दुःखों का ध्य होता है, दुःखों के नाण से बंदना नष्ट होती है और बंदना के नाण से सब दुःख दूर हो जाते हैं (तब युद्ध कहते है) 'यह बात मुझे अच्छी लगती है और मैंने मन को ठीक मालूम होती है।")

# तीर्थंकर महावीर श्रौर महात्मा बुद्ध

वास्तव में तीर्थकर महावीर और महात्मा वृद्ध समदेश, सम-काल, एवं सम संस्कृति के दो क्षत्रिय राजकुमार हुए, जिन्होंने आत्म-धर्म और लोकधर्म का २५०० वर्ष पूर्व प्रसार किया।

इन दोनों आत्माओं के जीवन, सिद्धान्त, धर्म आदि का अध्ययन करने में निम्नलिखित तुलनात्मक तथ्य-तालिका बहुत उपयोगी सिद्ध होगी—

|            | आत्मधर्म             | प्रिकाशक महावीर     | लोकधर्म-प्रचारक बुद्ध |
|------------|----------------------|---------------------|-----------------------|
| १.         | नाम                  | वर्द्धमान           | वुद्ध                 |
| ₹.         | पिता                 | सिद्धार्थ           | গুট্টাधন              |
| ₹.         | माता                 | त्रिशला             | महामाया               |
| ٧.         | गोत्र                | कश्यप               | कण्यप                 |
| ¥.         | ग्राम                | कुण्डग्राम (वैशाली) | कपिलवस्तु (लुम्बिनी)  |
| ξ.         | वंश                  | ज्ञातृ              | गाक्य                 |
| <b>9</b> . | जाति                 | क्षत्रिय            | क्षत्रिय              |
| ۷.         | जन्म                 | ई. पू. ५९९          | ई. पू. ५८२            |
| ٩.         | धर्म                 | अर्हन्त             | आर्हत*                |
| १०.        | ज्ञान-प्राप्ति-स्थान | ऋजुकूलातट           | गया                   |
| ११.        | निर्वाण              | ई. पू. ५२७          | ई. पू. ५०२            |
| १२.        | निर्वाण-स्थान        | पावापुरी            | कुणीनार               |
| १३.        | आयुष्य               | ७२ वर्ष             | ८० दर्ष               |
| १४.        | <b>त्रत</b>          | पंच महावृत          | पंचशील                |
| १५.        | सिद्धान्त            | स्पाद्वाद           | क्षणिकवाद             |

महात्मा बुद्ध ने कहा था—'मिक्षुग्रो! मैने एक प्राचीन राह देखी है, एक ऐसा प्राचीन मार्ग जो कि प्राचीनकाल के अरहन्तों हारा भ्राचरण किया गया था। मैं उसी पर चला और चलने हुए मुझे कई तत्वों का रहस्य मिला। भिक्षुग्रो, प्राचीनकाल में जो भी घर्टन्त तथा दुद्ध हुए थे उनके भी ऐसे ही दो मुख्य प्रनुयायी थे, जैसे मेरे भ्रनुयायी सारिपुद सोक्कायन थे।'

<sup>&</sup>quot;जैन साधना जहां एक श्रोर बौद्धमाधना का उद्गम है, वहाँ दूसरी श्रोर घट रीवमार्ग पा भी श्रादिकोत है।"—संस्कृति के चार श्रध्याय, रामधारीतिह 'दिनवर'; ५. ४६=.

# महावीर-निर्वाण संवत्

भगवान महावीर का निर्वाण कव हुआ, इस संबंध में जैनों में गणना की एक अभेद्य परम्परा विद्यमान है और वह क्वेताम्बरों तथा दिगम्बरों में समान ही है। "तित्थोगालीपयन्नां में निर्वाण काल का उल्लेख करते हुए लिखा है-

> 'जं क्यांण सिद्धिगओ, अरहा तित्यंकरो महावीरो । तं श्यणिभवंतीए, अभिसित्तो पालओ शया ॥६२०॥ पालग रण्णो सद्गी, पुण पण्णसयं विद्याणि णंदाणम् । मुरियाणं सिंहुसयं, पणतीसा पूस मित्ताणं (त्तस्स) ।।६२१।। वलिमत्त-माणुमित्ता, सट्टा चत्ताय होति नहसेणे । गद्दभसवमेगं पुण, पडिवन्नो तो सगो राषा ॥६२२॥ पंच य भासा पंच य, वासा छुच्चेव होंति वाससया । परिनिव्व अस्तर्धरहतो, तो उत्पन्नो (पिडवन्नो) सगोराया ॥६२३॥

(जिस रात में अहंन् महावीर तीर्थकर का निर्वाण हुआ, उसी रात (दिन) में अवन्ति में पालक का राज्याभिषेक हुआ ।

६० वर्ष पालक के, १५० नन्दों के, १६० मौर्यों के, ३५ पुष्यमित्र के, ६० वलिमत्र-भानुमित्र के, ४० नभःसेन के और १०० वर्ष गर्दः भिल्लों के वीतने पर शक राजा का शासन हुआ।

अर्हन् महावीर को निर्वाण हुए ६०५ वर्ष और ५ मास वीतने पर शक राजा उत्पन्न हुआ।)

यही गणना अन्य जैन-ग्रन्थों में भी मिलती है। हम उनमें से कुछ नीचे दे रहे हैं--

(१) श्री वीर निर्वृतेर्वर्षः पड्भिः पंचोत्तरैः शतैः । शाक संवत्सरस्यया प्रवृत्तिर्भरतेऽभवत् ॥ -मेरुतुंगाचार्य रचित 'विचार-श्रेणी' (जैन साहित्य संशोधक, खण्ड २, अंक

३-४ पृ. ४)

(२) छहि वासाण सएहि पंचहि वासेहि पंच मासेहि । मर्भागव्वाण गयस्त उ उपाजिजस्तड सगो राया ।। -नेमिचन्द्र रचित 'महावीर चरियं' ख्लोक २१६९, पत्र ९४-१।



६०५ वर्ष ५ मासद्काह्यही अंतर दिगम्बरों में भी मान्य है। हम यहाँ तत्संबंधी कुछ प्रमाण दे रहे है---

- (१) पणह्स्सयवस्सं पणभासजुदं गीमय वीरणिव्वुइदो ।
  सगराजो तो कक्की चंदुणव तियमहिय सगमासम् ॥६५०॥
  —नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती रचित 'त्रिलोकसार'
- (२) वर्षाणां षट्शतीं त्यवतवा पंचाग्रां मास पंचकम् । मुक्तिगते महावीरे शकराजस्सतोऽभवत् ।।६०-५४९।। —जिनसेनाचार्यं रचित 'हरिवंशपुराण'।
- (३) णिव्वाणे वीरजिणे छव्वास सदेसु पंचविरिसेसु ।

  पणमासेसु गदेसु संजादो सगणिओ अहवा ।।

  —'तिलोयपण्णत्ति,' माग १ पृष्ठ ३४९।।
- (४) पंच य मासा पंच य वासा छन्चेव होंति वाससया । सगकालेण य सहिया थावेयत्वो चदो रासी ॥ -धवला (जैन सि. भवन आरा), पत्र ५३७

वर्तमान ईस्वी सन् १९७३ में शक संवत् १८९४ है। इस प्रकार ईस्वी सन् और शक संवत्सर में ७९ वर्ष का अन्तर हुआ। भगवान महावीर का निर्वाण शक संवत् से ६०५ वर्ष ५ मास पूर्व हुआ। इस प्रकार ६०६ में से ७९ घटा देने पर महावीर का निर्वाण ईसवी पूर्व ५२७ में सिद्ध होता है।

केवल शक संवत् से ही नहीं, विक्रम संवत् से भी महावीर निर्वाण का अन्तर जैन साहित्य में वर्णित है।

'तपागच्छ पट्टाविल' में पाट आता है—

"जं रयणि कालगओ, अरिहा तित्थंकरो महावीरो । तं रयणि अवणिवई, श्रहिसित्तो पालओ राया ॥१॥ वट्टी पालयरण्णो ६०, पणवण्णसयं तु होइ नंदाणं ।१४५ अहसयं मुरियाणं १०८, तीसच्चिय पूर्तिमत्तस्त ३० ॥२॥ वलभित्त भाणुभित्त सङ्घी ६०, वरिसाणी चत्तनहवाणे ४०० तह गछभित्लरज्जं तेरस १३ वरिस सगस्त चउवरिसा ॥३॥'-

श्री विकमादित्यश्च प्रतिवोधितस्तव्राज्यं तु श्रो वीर सप्तितः चतुष्टये ४७० संजातं ।"

[६० वर्ष पालक राजा, १५५ वर्ष नवनन्द, १०८ वर्ष मौर्य वंश, ३० वर्ष पुष्यमित्र, वलमित्र भानुमित्र ६०, नहपान ४० वर्ष । गर्दभिरुल १३ वर्ष, शक ४ वर्ष कुल मिलाकर ४७० वर्ष (उन्होंने विक्रमादित्य राजा को प्रतिबोधित किया) जिसका राज्य बीर निर्वाण के ४७० वर्ष वाद हुआ । तीर्थकर महावीर विजयेन्द्रसूरि, प० ३१९

ईसापूर्व ५२७ वर्ष भगवान महात्रीर के निर्वाण के पञ्चात् दिगम्त्रर आम्नायानुसार केवली, श्रुतकेवली और दशपूर्ववरों की सूत्री (⇄)

|      | केवली—-३      |          |
|------|---------------|----------|
| ₹.   | गीतम गणधर     | १२ वर्ष  |
| રું. | सुधर्मा       | १२ वर्ष  |
| ą.   | जम्बून्वामी   | ३८ वर्ष  |
|      | श्रुत केवली—५ |          |
| ₹.   | विष्णुनन्दी   | १४ वर्ष  |
| ₹.   | नन्दिमित्र    | १६ वर्ष  |
| ₹.   | अपराजित       | २२ वर्ष  |
| ٧.   | गोवर्धन       | १९ वर्ष  |
| ሂ.   | भद्रवाहु      | २९ वर्ष  |
|      |               | १६२ वर्ष |

दिगम्बर आम्नाय के अनुसार १६२ वर्ष पश्चात् श्रुतकेवली का लोप माना गया है—(ई. पू. ३६५)

#### एकादशगणधराः---

'ध्न्द्रभूतिरान्भूतिर्यायुभूतिः सुघर्मकः। मौर्वमीद्भी पुत्तिम्बावकस्पनमुनामघृक्।। अन्धवेतः प्रभामम्ब ग्द्रसंख्यान् मुनीन यजे। गौनमं च मुधमं च जम्बूस्वामिनमूध्वेगम्।। श्रुतकेविनिनोज्यांग्च विष्णुनन्द्यपराजितान्। गोवर्धनं भद्रवाहुं दशपूर्वधरं यजे।।'

---ग्राचार्य जयसेन प्रतिप्ठापाठ

#### दशपूर्वधर--11

| ₹.         | विशाखाचार्य | १० वर्ष  |
|------------|-------------|----------|
| ₹.         | प्रोष्ठिल   | १९ वर्ष  |
| ₹.         | क्षत्रिय    | १७ वर्ष  |
| ٧.         | जयसेन       | २२ वर्ष  |
| ሂ.         | नागसेन      | १८ वर्ष  |
| ۶.         | सिद्धार्थ   | १७ वर्ष  |
| <b>9</b> . | धृतिवेण     | १८ वर्ष  |
| ۷.         | विजय        | १३ वर्ष  |
| ۶.         | वुद्धिवल्ल  | २० वर्ष  |
| १०.        | गंगदेव      | १४ वर्ष  |
| ११.        | धर्मसेन     | १६ वर्ष  |
|            |             |          |
|            |             | १८४ वर्ष |
|            |             |          |

-----

दशपूर्वधरों में प्रथम चन्द्रगुप्त-मुनि शोध्र ही विशाखाचार्य नाम से सर्वसंघ के अधिपति हुए ।

'विशाखप्रोप्ठिल क्षत्तीयजय नाग पुरस्सरान्। सिद्धार्यघृतिपेणाह्वी विजयं वृद्धिवलं तथा।। गंगदेवं धर्मसेनमेकादश तु सुश्रुतान्।'—

<sup>&</sup>quot;चन्द्रगुप्तम् निः शीघ्रं प्रथमो दः शपूर्विणाम् सर्वसंघाधिषो जातो विशाखाचार्यसंज्ञकः ॥'

<sup>--</sup> हरिपेण रचित, कथाकोप 39.

#### एकादशांगधारी

- १. आचार्य नक्षत्र
- २. आचार्य जसपाल (जयपाल)
- ३. आचार्य पाण्डु
- ४. आचार्य ध्रुवसेन
- ५. कंसाचार्य

#### आचारांगधारी

- १. आचार्य मुमद्र
- २. आचार्य यशोभद्र
- ३. आचर्य यशोबाहु
- ४. आचार्य लोहाचार्य

सम्पूर्ण वर्ष योग ६८४ वर्ष

#### प्रभावक आचार्य---

- १. आचार्य गुणधर (कवायनाहुड)-विक्रम सं. १६.
- २. आचार्य कुन्दकुन्द (समयसार)-विक्रम सं. ३२.
- ३. आचार्य उमास्त्रामी (तत्त्रार्थसूत्र) विक्रम सं. १५०
- ४. आचार्यं समन्त मद्र (रत्नकरण्ड)-(विक्रम सं. तीसरी शती)
- ५. आचार्य सिद्धसेन (सन्मितसूत्र)-(विक्रम सं. पांचवीं णती)

<sup>&#</sup>x27;नक्षत्नं जयपालात्त्र्यं पाण्डुंच ध्रुवमेनकम्। कंसाचार्यं पुरोङ्गीय ज्ञातारं प्रयजेऽन्वहम्।। मुमद्रंच यणोभद्रं वणोवाहुं मृनीश्वरम्। नोहाचार्यं पुरा पूर्वज्ञानचक्रधरं नुमः।।'

# अनेकान्त

#### जीव और अजीव: अनन्तानन्त

इस जगत् में अनन्तानन्त चेतन पदार्थ (जीव) हैं और अनन्तानन्त जड़ (अजीव) पदार्थ हैं, उनमें से प्रत्येव पदार्थ अनन्त गुणों (शक्तियों) तथा अनंत विशेषताओं का पुंज है। सूक्ष्म परमाणु (एटम) में भी अनंत शक्तियाँ निहित हैं। परमाणु की शक्ति से विशाल नगरों का विघ्वंस क्षण-भर में किया जा सकता है और विशाल परिमाण में विद्युत् (विजली) उत्पन्न करने वाले विजलीघर का संचालन किया जा सकता है, भीमकाय जल-यान (पानी के अहाज, पनड्ट्वा, नाव आदि) परमाणु की शक्ति से चलाये जा सकते हैं। एक परमाणु में जब इस प्रकार की विघ्वंस, निर्माण, संचालन, प्रेरण-रूप असीम शक्तियाँ तथा विशेषताएँ सिद्ध होती हैं, तव अन्य विशाल जड़-चेतन पदार्थों के गुणों और विशेषताओं का भी इससे अनुमान लगाया जा सकता है।

अग्नि लकड़ी को जलाकर भस्म करती है, सोने की गलाकर शुद्ध करती है, रोटी को पकाती है, दाल को गलाती है, जल को भाप वनाती है, अशुद्ध धातु-पात्रों को शुद्ध करती है, शीत को दूर करती है, प्रकाश प्रदान करती है, इत्यादि अनन्त प्रकार की विशेषताएँ अग्नि में विद्यमान हैं।

ऐसी ही अनन्त शक्तियाँ, गुण या विशेषताएँ जल. वायु तथा पार्थिव पदार्थों में विद्यमान हैं। ये भौतिक (पार्थिव, जलीय, आग्नेय, वायव्य) पदार्थ उन परमाणुओं के सम्बद्ध समुदाय से बना करते हैं। जिनकी शक्ति परमाणु-वम, परमाणु-विजलीघर आदि के रूप में पहले वतलाई जा चुकी है।

## अमूर्तिक जड़ पदार्थ

पांद्गिलक (मटीरियल) जड़ पदार्थों के सिवाय अम्तिक (नांत-मटीरियल) जड़ पदार्थ और भी हैं, जिनको धर्म (ईथर) (क्रियासील अनन्त पदार्थों की हलन-चलन रूप क्रिया में सहायक), अधर्म (स्थिति-शील अनन्त पदार्थों की स्थिति में सहायक), आकाश (समस्त पदार्थों के लिए स्थान-दाता), काल (समस्त अनन्त पदार्थों के प्रतिक्षणवर्ती परिणमन में सहायक) नाम से कहा जाता है। उन अम्तिक जड़ पदार्थों में से प्रत्येक में भी परमाणु या भौतिक पदार्थों के समान अनन्त शक्तियाँ विद्यमान हैं, जिससे कि इस जगत् का ढाँचा सूक्ष्म रूप से विविध परिणमन कर रहा है। स्थूल दृष्टि से विचार-शक्ति भले ही सहसा उसे न जान सके, किन्तु सूक्ष्म विचार से तो उनको जाना ही जाता है।

#### चेतन पदार्थ की अनन्तानन्तता

जड़ पदार्थों के समान चेतन पदार्थ (जीव) भी संख्या में अनन्ता-नन्त हैं और प्रत्येक चेतन पदार्थ भी, वह चाहे छोटा प्रतीत हो या वड़ा, अनन्त शक्तियों का पुंज हैं। ज्ञान-दर्शन, सुख, वल, श्रद्धा, समता, क्षमता, मृदुता आदि अनन्त प्रकार के गुण या शक्तियाँ तथा विशेषताएँ प्रत्येक जीव में विद्यमान (मौजूद) हे।

अर्थात् जगत् का कोई भी पदार्थ क्यों न हो वह अनन्त गुणात्मक है। उन अनन्त गुणों का परिणमन भिन्न-भिन्न निमित्तों से विभिन्न प्रकार का हुआ करता है। उन विभिन्न विशेषताओं को जव विभिन्न दृष्टिकोणों (अपेक्षाओं) से जाना जाता है तव प्रत्येक पदार्थ अनेक रूप में प्रतीत होता है।

जल किसी प्यासे मनुष्य की प्यास बुझाकर उसे जीवन देता है और किसी प्यासे (हैजे के रोगी) को प्यास बुझाकर मार देता है, स्नान के रूप में स्वस्थ मनुष्य को जल स्फूर्ति और आनन्द प्रदान करता है; दाह ज्वर वाले मनुष्य को वही जल-स्नान सन्निपात लाकर मृत्यु के निकट पहुँचा देता है । इस तरह जल जीवन-दाता अमृत-रूप भी है, और मारक विप-रूप भी है ।

दूध शरीर के लिए सर्वोत्तम पोपक पदार्थ है, तत्काल के उत्पन्न वालक, शिशु का जीवन तो दूध पर ही निर्भर है। किशोर, यौवन, प्रौढ़, वृद्ध अवस्थाओं में भी दूध शरीर का अच्छा पोपण करता है, इसी कारण दूध को अमृत भी कहा जाता है; परन्तु यही दूध यदि अतिसार (दस्त) के रोगी को दिया जाए तो उसके लिए विप जैसा हानिकारक सिद्ध होगा।

ऐसे ही विभिन्न दृष्टिकोणों से विभिन्न प्रकार की प्रतीत होने वाली अनेक प्रकार की विशेषताएँ प्रत्येक पदार्थ में एक साथ होती हैं, जैसे-राम राजा दशरथ के पुत्र थे, किन्तु लवणांकुश (लब-कुश) के पिता थे, लक्ष्मण के भाई थे, सीता के पित थे, जनक के जामाता (दामाद) ये, भामण्डल के वहनोई थे। इस तरह एक ही राम पुत्र, पिता, भाई, पित, दामाद, वहनोई आदि अनेक रूप थे। इसी प्रकार प्रायः अन्य प्रत्येक मनुष्य भी पिता, पुत्र, वावा, पोता, पित, पुत्र, श्वसुर, जमाई, साला, वहनोई आदि अनेक सम्बन्धोंका समुदाय होता है।

इन अनेक प्रकार की विशेषताओं के कारण ही प्रत्येक पदार्थ अनेकान्त (अनेके अन्ताः धर्माः यिस्मन् स अनेकान्तः) रूप में पाया जाता है, जो (धर्म) विशेषताएँ परस्पर-विरुद्ध प्रतीत होती हैं (जैसे जो पुत्र है, वह पिता कैसे हो सकता है, जो साला है, वह वहनोई कैसे हो सकता है, जो पित है, वह पुत्र कैसे हो सकता है इत्यादि) वे ही विशेषताएँ एक ही पदार्थ में ठीक सही तौर पर पायी जानी हैं। पदार्थ की इस अनेक—रूपता (धर्मात्मकता) को प्रतिपादन करने वाला सिद्धान्त अनेकान्तवाद कहलाता है।

यदि हम हाथी का चित्र पीछे की ओर से लें, तो उसमें पिछले पैर और पूछ ही दिखाई देंगे, और यदि सामने से फोटो खीचें तो उसकी सुंड, दांत, आंख, कान, मुख, अगले पैर चित्र में आवेंगे, और यदि इने ही दाँयी ओर से खींचा गया तो वह अन्य ढंग का होगा। इसी तरह वायीं ओर कैमरा रखकर फोटां खींचने से हाथी का चित्र पहिले तोन चित्रों से विलक्षण होगा। इस तरह एक ही हाथी के ये चित्र भिन्न-भिन्न दिशा और कोणों से भिन्न-भिन्न प्रकार के होंगे। यद्यपि ये सभी एक दूसरे से विलक्षण हैं, तथापि हैं सब वास्तविक और एक ही हाथी के।

तर्जनी (अंगूठे क पड़ोस की अँगुली) वड़ी भी है, क्योंकि अँगूठे से तथा किनष्ठा (पाँचवीं; सबसे छोटी अँगुली) से लम्बाई में वह वड़ी है, परन्तु मध्यमा (वीच की अँगुली) से वह छोटी भी है। इस तरह उसका छोटा और वड़ा होना उस एक ही सर्जनी में पाया जाता है। यह विरोधी है तथापि सापेक्ष होने से सही, संगत और संतुलित है।

हमारा भारत देश हिन्द महासागर से उत्तर दिशा मे है, हिमालय से दक्षिण में है, अरव देश से पूर्व में है और जहा देश (वर्मा) से पिक्स में है। आकाश से नीचे की ओर हें और पाताल से ऊपर की ओर है। इस तरह एक ही भारत देश इन छह दिशाओं से छह तरह का है, छह तरह से कहा तथा माना जाता है; ये छहों वातें परस्पर-विरोधी हैं, तथापि विल्कुल ठीक हैं।

पाँच वर्ष का वच्चा अपने तीस वर्ष के पिता से छोटा भी है, क्योंिक उसका शरीर छोटा है, शरीर निर्वल है, वृद्धि अल्प है; परन्तु वही पाँच वर्ष का वच्चा अपनी दो वर्ष की वहन से वड़ा भी है। और वास्तव में आयु की अपेक्षा देखा जाए तो वह पाँच वर्ष का वच्चा अपने ६५ वर्ष के वावा (दादा) से ६० वर्ष तथा अपने पिता से ३० वर्ष वड़ा है, क्योंिक उसके वावा ने अपनी आयु के ६५ वर्ष ममाप्त कर दिये हैं जविक उस वच्चे ने अभी केवल पाँच वर्ष हो विताय हैं। उसका पिता अपने जीवन के ३० वर्ष विता चुका जविक उस वच्चे के अभी पाँच वर्ष ही बीते हैं। यदि तीनों की आयु ८०-८० वर्ष हो तो उसका वावा केवल १५ वर्ष और जियेगा, उसका पिता

५० वर्ष और जीवित रहेगा तथा वह वच्चा (वावा और पिता से अधिक) ७५ वर्ष और जीवित रहेगा; किन्तु जसकी दो वर्ष की छोटी वहन ७८ वर्ष जियेगी, इस कारण वह अपने भाई से तीन वर्ष वड़ी है। इस तरह पाँच वर्ष का यह एक ही बच्चा अपने धावा, पिता और दो वर्ष वाली वहन से छोटा भी है और वड़ा भी। उसका यह छोटा होना न किल्पत है, न उसका वड़ा होना अनुमानित है; दोनों ही कथन यथार्थ हैं, वास्तविक हैं; सापेक्ष हैं।

इस तरह किसी पदार्थ के स्वरूप की छानवीन की जाए तो बह अनेक धर्मात्मक (अनेक रूप का) सिद्ध होता है, एक धर्म रूप ही प्रमाणित नहीं होता; इसिल्ए जगत् के समस्त पदार्थ अनेकान्त रूप हैं, एकान्त (एक ही रूप) रूप कोई भी पदार्थ सिद्ध नहीं होता। इस प्रकार सूक्ष्म तथा स्थूल विचार से अनेकान्तवाद, यानी अनेकान्त का सिद्धान्त यथार्थ, अकाट्य, और तर्कसंगत सिद्ध होता है।

जव हम कहते हैं कि 'आत्मा नित्य है', तव हमारा दिष्टिकोण (पाइंट ऑफ व्ह्यू) मौलिक आत्म-द्रव्य पर होता है, क्योंकि आत्मा अभौतिक द्रव्य है, अतः वह न तो अस्त्र-शम्त्रों से छिन्न-भिन्न हो सकता है, न अग्नि से जल सकता है; न जल से गल सकता है और न वायु से सूख सकता है। वह अनादि काल से अनन्त काल तक बना रहता है।

परन्तु जब हम सांसारिक आवागमन को मुख्य करके आत्मा की पर्याय (भव-दशा) का विचार करते हैं तो आत्मा अनित्य सिद्ध होता है; क्योंकि आत्मा कभी मनुष्य-भव में होता है, कभी मरकर पशु-पक्षी आदि हो जाता है। इस तरह एक ही आत्मा में नित्यता भी है और अनित्यता भी। 'पुरुषार्थ सिद्ध्युपाय' में इसका एक सुन्दर उदाहरण दिया गया है—

'एकेनाकर्षन्तो, इलययन्तो वस्तुतत्विमतरेण । अन्तेन जयति जैनी, नीतिर्मन्यान नेत्रमिव गोर्पा' ।।225।। (जिस तरह दही को मथकर मक्खन निकालने वाली ग्वालिन मथानी की रस्सी को एक हाथ से खींचती है और दूसरे हाथ की रस्सी को ढीला कर देती है; इसी तरह जैन-पदार्थ-निणय-पद्धति (अनेकान्त-वाद) पदार्थ के किसी एक वर्म को मुख्य करती है, तो दूसरे को गाँण (अमुख्य) कर देती है, उसे सर्वथा छोड़ नहीं देती।)

इस प्रकार अनन्त धर्मात्मक पदार्थों के किसी धर्म को मुख्य और अन्य धर्म को गीण करके विचार करने से तत्व का ठीक-ठीक निर्णय होता है।

# सप्तभंगी

'जो तच्च मणेयन्तं णियमा सद्दिहद सत्तभंगेहि । लोयाण पण्ह वसदो ववहार पवत्तणद्ठं च ॥'

—कार्तिकेयानुप्रेक्षा ।।३११।।

( जो लोक प्रश्न-वश तथा व्यवहार-सम्पादनार्थ अनेकान्त का श्रद्धान सप्तभंगी द्वारा नियम से करता है वह शृद्ध सम्यग्दृष्टि है। )

समस्त चेतन-अचेतन पदार्थ स्व-द्रव्य, स्व-क्षेत्र, स्व-काल और स्व-भाव की अपेक्षा से सत्स्वरूप हैं और पर-द्रव्य, पर-क्षेत्र, पर-काल और पर-भाव की अपेक्षया असत् स्वरूप हैं। यदि ऐसा अपेक्षया स्वीकार न किया जाए तो किसी इब्ट तत्त्व की व्यवस्था नहीं वन सकती—

> 'स्थादस्ति स्वचतुष्टयादिरतः स्थान्नास्त्यपेक्षाकमात्, तत्स्यादस्ति च नास्ति चेति युगपत् सा स्यादवक्तव्यता । तद्वत् स्थात् पृथगस्ति नास्ति युगपत् स्यादस्तिनास्त्याहिते, वक्तव्ये गुणमुख्य भावनियतः स्थात् सप्तभंगी विधिः ।।

--श्रीपुर पार्श्वनाथ स्तोत्रम् ॥१०॥

(स्यादस्ति, स्यान्नास्ति, स्यादस्तिनास्ति, स्यादववतव्य, स्यादस्त्य-वक्तव्य, स्यान्नास्त्यवक्तव्य, स्यादस्तिनास्त्यवक्तव्य-ये सात भंग हैं। वक्तव्य में गौण और मुख्य भाव नियत करने वाली यह 'सप्तभंग' विधि है।)

भंग शब्द के भाग, लहर, प्रकार, विघ्न आदि अनेक अर्थ होते हैं, उनमें से यह 'भंग' शब्द प्रकारवाची लिया है; तदनुसार वचन के भंग सात प्रकार के हो सकते हैं, उससे अधिक नहीं क्योंकि आठवीं तरह का कोई वचन-भंग नहीं होता और सात से कम मानने से कोई-न-कोई वचन-भंग छट जाता है।\*

 <sup>&#</sup>x27;सप्तधैव तत्तन्देह नम्त्यादात् । –स्यादादनिद्धिः ।।
 (किसी भी पदार्थ के विषय में मन्देह की उत्पत्ति मात प्रकार से ही हो नक्षति है ।)

इसका कारण यह है कि किसी भी पदार्थ के विषय में जो भी वात कही जाती है, वह मौलिक रूप से तीन प्रकार की होती है (या हो सकती है)-१. 'हैं' (अस्ति) के रूप में; २. 'नहीं' (नास्ति) के रूप में; ३. न कह सकने योग्य (अवक्तव्य) के रूप में।

इन तीन मूल अंगों को परस्पर मिलाकर तीन युगल (द्वि-संयोगी) रूप होते हैं— १. 'है' और 'नहीं' (अस्ति-नास्ति) रूप; २. 'है' और 'न कह सकने योग्य' (अस्ति-नास्ति-अवक्तव्य)।

इस तरह वचन-भंग सात तरह के हैं, इन सातों भंगों के समुदाय को (सप्तानां भङ्गानां समुदायः सप्तभंगी) 'सप्तभंगी' कहते हैं।

- (१) प्रत्येक वस्तु अपने (विवक्षित-कहने के लिए इष्ट) दृष्टि-कोण (द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव) की अपेक्षा 'अस्ति' (मौजूद) रूप होती है; जैसे–राम अपने पिता दशरथ की अपेक्षा 'पुत्र' है।
- (२) प्रत्येक वस्तु अन्य वस्तुओं की या अन्य (अविवक्षित) दृष्टिकोणों की अपेक्षा अभाव (नास्तित्व) रूप होती हैं; जैसे-राम राजा जनक (की अपेक्षा) के पुत्र नहीं हैं।
- (३) दोनों दृष्टिकोणों को त्रमशः कहने पर वस्तु अस्तित्व तथा अभाव (अस्ति-नास्ति) रूप होती है; जैसे-राम दशरथ के पुत्र हैं, जनक के पुत्र नहीं हैं।
- (४) परस्पर-विरोधी ('है' तथा 'नहीं' रूप) दोनों दृष्टिकोणों से एक साथ (युगपद्) वस्तु 'वचन द्वारा कही नहीं जा सकती' क्योंकि वैसा वाचक (कहने वाला) कोई शब्द नहीं हैं। अतः उस अपेक्षा से वस्तु अवक्तव्य (न कह सकने योग्य) होती है; जैसे—राम राजा दशरथ तथा राजा जनक की युगपद् (एक साथ एक शब्द द्वारा) अपेक्षा कुछ नहीं कहे जा सकते।
- (५) वस्तु 'न कह सकने योग्य' (युगपद् कहने की अपेक्षा अवक्तत्र्य) होते हुए भी अपने दृष्टिकोण से होतो तो है (स्थात् अस्ति अवक्तव्य) जैसे—राम यद्यपि दशरथ तथा जनक की अपेक्षा एक ही शब्द द्वारा अवक्तव्य (न कहे जा सकने योग्य) हैं फिर भी राजा दशरथ की अपेक्षा पुत्र है (स्थात् अस्ति अवक्तव्य)।

- (६) वस्तु अवक्तव्य (युगपद् कहने की अपेक्षा) होते हुए भी अन्य दृष्टिकोण से नहीं रूप (स्यात् नास्ति-अवक्तव्य) है; जैसे-राम दशरथ तथा जनक की युगपद् अपेक्षा पुत्र नहीं हैं, (स्यात् नास्ति अवक्तव्य)।
- (७) परस्पर विरोधी (है और नहीं रूप) दृष्टिकोणों से युगपद् (एक साथ एक ही शब्द द्वारा) अवनतव्य (न कह सकने योग्य) होते हुए भी वस्तु क्रमशः उन परस्पर-विरोधी दृष्टिकोणों से है, नहीं (अस्ति नास्ति अवनतव्य) रूप होती है; जैसे—राम राजा दशरथ तथा राजा जनक की अपेक्षा युगपद् रूप से कुछ भी नहीं कहे जा सकते (अवनतव्य हैं) किन्तु युगपद् अपेक्षया अवनतव्य होकर भी कमशः राम राजा दशरथ के पुत्र हैं, राजा जनक के पुत्र नहीं हैं।

इस प्रकार सप्तभंगी प्रत्येक पदार्थ के विषय में लागू होती है। सप्तभङ्गी के लागू होने के विषय में मूल वात यह है कि प्रत्येक पदार्थ में अनुयोगी (अस्तित्व-रूप) और प्रतियोगी (अभावरूप-नास्तित्व रूप) धर्म पाये जाते हैं तथा अनुयोगी-प्रतियोगी धर्मों को युगपद् (एक साथ) किसी भी शब्द द्वारा न कह सकने योग्य रूप अवक्तब्य धर्म भी प्रत्येक पदार्थ में विद्यमान है। अनुयोगी, प्रतियोगी और अववत्तव्य इन तीनों धर्मों के एक संयोगी (अकेले-अकेले) तीन भंग होते हैं तथा तीनों का मिलकर त्रि-संयोगी भंग एक होता है। इस तरह सब मिलाकर सात भंग हो जाते हैं।

आचार्य कहते हें— 'अक्षरेण मिमते सप्त वाणीः'—सप्तविध वाक् अक्षरों द्वारा व्यक्त है। यहाँ प्रथमा, द्वितीयादि सप्त विभिक्तयाँ ही जातव्य नहीं हैं, अपितु वाक् की सप्तभंगिमाएँ भी व्याख्यात हुई है। 'सप्त व्याहृति' वाणी को सप्तविध—संख्यान ही होना चाहिये। नहीं तो कर्ता, कर्म, करण, सम्प्रदान, अपादन, सम्वन्ध, अधिकरण आदि कारक कैसे सिद्ध कर सकोगे; इसिल्ए सप्त-विध भंग ही शब्द-शास्त्र से एवं वाणी से कथन करना सम्भव है। संगीत के न्यर और रिव, सोम, मंगल आदि भी तो सात हैं, सात नंख्या महत्त्वपूर्ण है।

# स्याद्वाद

'स्याद्वादो विद्यते यत्र, पक्षपातो न विद्यते । अहिंसायाः प्रधानत्वं, जैनधर्मः स उच्यते ॥

जानने और कहने में वहुत भारी अन्तर है, क्योंकि जितना जाना जा सकता है उतना कहा नहीं जा सकता । इसका कारण यह है कि जितने ज्ञान के अंग्र हैं, उन ज्ञान-अंशों के वाचक न तो उतने शब्द ही हैं और नही उन सब ज्ञान-अंशों को कह डालने की शक्ति जीभ (रसना) में है।

सामान्य दृष्टान्त है कि हम अंगूर, आम, अनार खाकर उनकी मिठास के अन्तर (मिप्ठता) को यथार्थतः पृथक्-पृथक् नहीं कह सकते। किसी भी इष्ट या अनिष्ट पदार्थ के छूने, सूंघने, देखने, सुनने में जो आनन्द या दुःख होता है, कोई भी मनुष्य उसे इन्द्रिय-जन्य ज्ञान को ठीक उसी रूप में मुख द्वारा कह नहीं सकता। परीक्षा में उत्तीर्ण (पास) होने वाले विद्यार्थी को अपना परीक्षाफल जानकर जो हर्ष हुआ, उस हर्प को हजार यत्न करने पर भी वह ज्यों-का-त्यों कह नहीं सकता। गठियावात के रोगी को गठियावात की जो पीड़ा होती है, उसे वह शब्दों में नहीं वतला सकता।

इस तरह एक तो जानने और कहने में यह एक वड़ा भारी अन्तर है। दूसरे जितना विषय एक समय में जाना जाता है यदि उसे मोटे रूप से भी कहना चाहें तो उसके कहने में जानने की अपेक्षा समय वहुत अधिक लगता है। किसी सुन्दर उद्यान का एक दृश्य देखकर जो उस वगीचे के विषय में एक ही मिनट में ज्ञान हुआ, उस सव को कहने में अनेक मिनट ही नहीं अपितु अनेक घंटे लग जाएंगे; क्योंकि जिन सव वातों को नेत्रों ने एक मिनट में जान लिया है, उनको जीभ (युगपद्) एक साथ कह नहीं सकती। उन वातों को त्रम से एक-एक करके कहा जा सकेगा।

इसी कारण प्राचीन ग्रंथकारों ने लिखा है कि सर्वज्ञ अपने ज्ञान द्वारा जितना त्रिकालवर्ती तथा त्रिलोकवर्ती पदार्थों को युगपद् (सम-सामियक) जानता है, उसका अनन्तवाँ भाग विषय उसकी वाणी से प्रगट होता है। जितना दिव्य-ध्विन से प्रगट होता है उसका अनन्तवाँ भाग चार ज्ञानधारक गणधर अपने हृदय में घारण कर पाते हैं। जितना विषय धारण कर पाते हैं तथा उसका अनन्तवाँ भाग शास्त्रों में लिखा जाता है।

इस प्रकार जानने और उस जाने हुए विषय को कहने में महान् अन्तर है। एक साथ जानी हुई वात को ठीक उसी रूप में एक साथ कह सकना असम्भव है।

अतः जिस पदार्थ के विषय में कुछ कहा जाता है तो एक समय में उसकी एक ही वात कही जाती है, उस समय उसकी अन्य वातें कहने से छूट जाती हैं; किन्तु वे अन्य वातें उसमें होती अवय्य हैं। जैसे कि जब यह कहा जाए कि 'राम राजा दशरथ के पुत्र थें'।

उस समय राम के साथ लगे हुए सीता, लक्ष्मण, लव-कुश आदि अन्य व्यक्तियों के पति, भाता, पिता आदि के सम्बन्ध कहने से छूट जाते हैं, जो कि यथार्थ हैं। यदि उन छूटे हुए सम्बन्धों का अपलाप कर लिया जाए (सर्वथा छोड़ दिया जाए) तो राम-सम्बन्धी परिचय (जानकारो) अध्रा रह जाएगा और इसी कारण वह कहना गलत (अयथार्थ) प्रमाणित (सावित) होगा। इस गलती या अध्रेपन को हटाने के लिए जैनधर्म-सिद्धान्त ने प्रत्येक वावय के साथ 'स्यात्' शब्द लगाने का निर्णय दिया है।

'स्यात्' शब्द का अर्थ 'कथंचित्' यानी 'किसी-दृष्टिकोण से' या 'किसी अपेक्षा से' है। अर्थात् जो वात कही जा रही है, वह किसी एक अपेक्षा से (किसी एक दृष्टिकोण से) कही जा रही है, जिसका अभिप्राय यह प्रगट होता है कि यह विषय अन्य दृष्टिकोणों से या अन्य अपेक्षाओं से अन्य अनेक प्रकार भी कहा जा सकता है।

तदनुसार राम के विषय में यों कहेंगे—स्यात् (राजा दशस्य की अपेक्षा) राम पुत्र हैं। 'स्यात्' (सीता की अपेक्षा) राम 'एति' हैं। स्यात् (लक्ष्मण की अपेक्षा) राम 'म्राता-भाई' हैं।

स्यात् (लवाकुश को अपेक्षा) राम 'पिता' हैं।

स्यात् (राजा जनक की अपेक्षा) राम 'जामाता' (दामाद) हैं।

इस तरह 'स्यात्' शब्द लगाने से उस बड़ी भारी त्रृटि (गलती), उपर्यु क्त पाँच वातों में से एक ही वात कहने पर होती है, का सम्यक् परिहार हो जाता है।

यानो-राम 'पुत्र' तो हैं, िकन्तु वे सर्वथा (हर तरह से) पुत्र ही नहीं हैं, वे पित, भाई, िपता, दामाद आदि भी तो हैं। हाँ, वे राजा दगरय की अपेक्षा से पुत्र ही हैं। इस 'अपेक्षा' शब्द से उसके अन्य दूसरे पित, भाई, िपता, दामाद आदि सम्यन्य सुरक्षित रहे आते हैं।

स्यात् भारत (हिमालय की अपेक्षा) दक्षिण में है।

इससे यही ध्विन निकलती है कि भारत देश सर्वथा (हर एक तरह से सर्वथा) दक्षिण में ही नहीं है, अपितु अन्य दृष्टिकोणों से अन्य दिशाओं में भी है।

तदनुसार—'स्यात् (पर्याय की अपेक्षा—मनुष्य, पशु आदि नश्वर शरीरों की दृष्टि से) जीव अनित्य है'। इस सत्य वात की भी रक्षा हो जाती है।

इस प्रकार 'स्यात्' निपात के संयोग से संसार के सभी सैद्धान्तिक विवाद शान्त हो जाते हैं और पूर्ण सत्य का ज्ञान हो जाता है।

किसी भवन के चारों ओर खड़े होकर चार फोटोग्राफर यदि उस भवन के फोटो लें, तो उस एक ही भवन के चारों फोटो चार



विभिन्न (अलग-अलग) तरह के होंगे। यदि ये चारों अपने-अपने फोटों को ठीक वताकर परस्पर झगड़ने लगें कि 'मेरा फोटो ठीक है, तुम तीनों के फोटो गलत हैं' तो उस विवाद का यथार्थ तथा चारों फोटो-ग्राफरों के लिए संतोपजनक निर्णय (फैसला) 'स्यात्' कोई एक (इष्ट) दृष्टिकोण कर सकता है। तदनुसार निर्णय दिया जाएगा कि——

'स्यात्' (सामने की अपेक्षा) इस (भवन के सामने खड़े होकर खोंचने वाले) फोटोग्राफर का फोटो ठीक है। 'स्यात्' (पीछे भाग की अपेक्षा) पीछे से फोटो लेने वाले का फोटो ठीक है। 'स्यात्' (दाहिनी ओर की अपेक्षा) दाहिनी ओर से फोटो लेने वाले फोटोग्राफर का फोटो ठीक है। 'स्यात्' (वाई ओर की अपेक्षा) वाई ओर से फोटो लेने वाले फोटोग्राफर का फोटो ठीक है। इस तरह सवका संतोषजनक यथार्थ निर्णय 'स्यात्' लगाने से हो जाता है।

जगत् के विभिन्न मत-मतान्तर अपने-अपने एक-एक दृष्टिकोण ही को सत्य मानकर दूसरों के दृष्टिकोण से प्रकट की गई मान्यता असत्य वतलाकर परस्पर विवाद करते हैं। उनका विवाद 'स्यात्' पद लगाकर दूर किया जा सकता है।

अनेकान्तवाद और सप्तभंगी स्याद्वाद के रूपान्तर हैं। स्याद्वाद एक वास्तविक अकाट्य सिद्धान्त है; किन्तु यह दार्शनिक तर्क-विषय है, अतः कुछ कठिन है। अनेक व्यक्ति इसका स्वरूप ठीक न समझ सकने के कारण इसे गलत ठहराने का यत्न करते हैं। ऐसी त्रुटि साधारण व्यक्ति ही नहीं, वड़े-वड़े विद्वान् भी कर जाते हैं।

# विद्वानों की सम्मतियाँ

हिन्दू विश्व विद्यालय बनारस के दर्शन विषय (फिलासफी) के मूतपूर्व प्रधान श्रव्यापक श्री फणिभूषणजी अधिकारी का कथन है—

"र्जनधमं के स्याद्वाद सिद्धान्त को जितना गलत समझा गया है जतना किसी अन्य सिद्धान्त को नहीं, यहाँ तक कि शंकराचार्य भी इस दोप से मुक्त नहीं हैं। उन्होंने भी इस सिद्धान्त के प्रति अन्याय किया। यह बात अल्पन पुरुप के लिये क्षम्य हो सकती थीं, किन्तु यदि मुझे कहने का अधिकार है तो मैं भारत के उस महान् विद्धान के लिए तो अक्षम्य ही कहूँगा, यद्यपि में इस महिंप को अतीव आदर की दृष्टि से देखता हूँ। ऐसा जान पड़ता है कि उन्होंने इस धमं के दर्शन-शास्त्र के मूल ग्रन्थों के अध्ययन करने की परवाह नहीं की।"

श्री महामहोपाष्याय सत्य सम्प्रदायाचार्य प. स्वामी राममिश्र जी जास्त्री प्रोफेसर संस्कृत कालेज, वाराणसी किखते हैं—

"में कहाँ तक कहूँ, यड़े-यड़े नामी आचायाँ ने अपने ग्रन्थों में जो जैनमत का खण्डन किया है वह ऐसा किया है जिसे सुन-देख हुँसी आती है, स्याद्वाद यह जैनधर्म का एक अभेद्य किला है, उसके अन्दर वादी-प्रतिवादियों के मायामय गोले नहीं प्रवेश कर सकते।

जैनयमं के सिद्धान्त प्राचीन भारतीय तत्व-ज्ञान और धार्मिक पद्धित के अभ्यासियों के लिए वहुत महत्वपूर्ण हैं। इस स्याद्वाद से सर्व सत्य विचारों का द्वार सुल जाता है।"

इण्डिया ऑफिस लन्दन के प्रधान पुस्तकालयाध्यक्ष डॉ. थानस के उद्गार वड़े महत्वपूर्ण हैं; वे कहते हैं कि—

"न्यायशास्त्र का स्थान बहुत ऊँचा है। स्याद्वाद का स्थान वड़ा गम्मीर है। वह वस्तुओं की भिन्न-भिन्न परिस्थितियों पर अच्छा प्रकाश डालता है।" भारतीय विद्वानों में विख्यात निष्पक्ष आलोचक एवं 'सरस्वती' पत्रिका के सम्पादक स्व. पं. महावीर प्रसाद द्विवेदा लिखते हैं—

"प्राचीन दर्जे के हिन्दू धर्मावलम्बी बड़े-बड़े शास्त्री तक अब भी नहीं जानते कि जैनियों का स्यादाद किस चिड़िया का नाम है। धन्यवाद है जर्मनी, फांस और इंग्लैंड के कुछ विद्यानुरागी विशेषज्ञों को जिनकी छुपा से इस धर्म के अनुयायियों के कीर्ति-कलाप की खोज की ओर भारत वर्ष के इतर जनों का का ध्यान आकृष्ट हुआ। यदि ये विदेशी विद्वान् जैनों के धर्म-ग्रन्थों की आलोचना न करते, उनके प्राचीन लेखकों की महत्ता प्रगट न करते तो हम लोग शायद आज भी पूर्ववत् अज्ञान के अन्धकार में ही डूबे रहते'।

## महात्मा गाँधी जी लिखते हैं---

1

"मेरा अनुमव है कि अपनी दृष्टि से मैं सदा सत्य ही होता हूँ, किन्तु मेरे ईमानदार आलोचक तव भी मुझमें गलती देखते हैं। पहले मैं अपने को ही सही और उन्हें अज्ञानी मान लेता था, किन्तु अव मैं मानता हूँ कि अपनी-अपनी जगह हम दोनों ठीक हैं, कई अंघों ने हाथी को अलग-अलग टटोलकर उसका जो वर्णन किया था वह दृष्टान्त अनेकान्तवाद का सबसे अच्छा उदाहरण है। इसी सिद्धान्त ने मुझे यह वतलाया है कि मुसलमान की जाँच मुस्लिम दृष्टिकोण से तथा ईसाई की परीक्षा ईसाई दृष्टिकोण से की जानी चाहिये। पहले मैं मानता था कि मेरे विरोधी अज्ञान में हैं। आज मैं विरोधियों की दृष्टि से भी देख सकता हूँ। मेरा अनेकान्तवाद सत्य, और अहिंसा—इन युगल सिद्धान्तों का ही परिणाम है।"

## उत्तर प्रदेश के भूतपूर्व मुख्यमंत्री स्व. डॉ. सम्पूर्णानन्दजी लिखते हैं--

"अनेकान्तवाद या सप्तमंगीन्याय जैन-दर्शन का मुख्य सिद्धान्त है। प्रत्येक पदार्थ के जो सात अन्त या स्वरूप जैन शास्त्रों में कहे गये हैं, उनको ठीक रूप से स्वीकार करने में आपित हो सकती है। कुछ विद्वान् मी सात में कुछ को गौण मानते हैं। साधारण मनुष्य को वह समझने में कठिनाई होती है कि एक ही वस्तु के लिए एक ही समय में है और नहीं है, दोनों वातें कैसे कही जा सकती हैं, परन्तु कठिनाई के होते हुए भी वस्तुस्थित तो ऐसी ही है।"

श्री डॉ. एस. वी. नियोगी एम. ए., एल.एल.एम., एल.डी. भूतपूर्व चीक जस्टिस नागपुर हाईकोर्ट तथा उपकुलगित नागपुर विश्वविद्यालय, लिखते हैं—

"जैनाचार्यो की यह वृत्ति अभिनन्दनीय है कि उन्होंने ईश्वरीय आलोक (Revelation) के नाम पर अपने उपदेशों में ही सत्य का एकाधिकार नहीं वताया, इसके फलस्वरूप उन्होंने साम्प्रदायिकता और धर्मान्वता के दुर्गुणों को दूर कर दिया। जिसके कारण मानव-इतिहास भयंकर द्वन्द्व और

र्यनपात के द्वारा कलंकित हुआ। अनेकान्तवाद अथवा स्याद्वाद विश्व के दर्शनों म अद्वितीय हैं। ... स्याद्वाद सहिष्णुता और क्षमा का प्रतीक है, कारण न्द्रन्द निहारा अधिगिक पद्धति द्वारा प्रस्तुत की गई जटिल और स्याद्वाद के सिद्धान्त अधिगिक पद्धति द्वारा प्रस्तुत की गई जटिल गार्थ विक्रमान के अत्यविक कार्य कारी होंगे ।—जैन जासन, पृ. २४-२५ समस्याओं को मुलझाने में अत्यविक कार्य कारी होंगे ।—जैन जासन, पृ. २४-२५

संस्कृत के उद्भट विद्वात् डॉ. गंगानायजी झा ने लिखा है—

'जय से मैंने शंकरावायं द्वारा जैन सिद्धान्त का खण्डन पढ़ा है तब से मुझे विश्वास हुआ कि इस सिद्धान्त में वहुत कुछ है जिसे वेदान्त के आचार्य ने त्र समझा। और जो कुछ अब तक जैनवर्म को जान सका हूँ उससे मेरा दृह विश्वास हुआ है कि यदि वे जैनवर्म को उसके मूल ग्रन्थों से देखने का कण्ट रूप प्रदेश प्रदेश हैं। प्रदेश करने की कोई बात नहीं मिलती। उठाते तो उन्हें जैनवमें का विरोध करने की कोई बात नहीं मिलती।

श्री प्रो. आनन्द शंकर वावू भाई प्रुव लिखते हैं—

"महाबीर के सिद्धान्त में यताये गये स्याद्दाद को कितने ही लोग संजय-वाद कहते हैं, इसे में नहीं मानता । स्याद्वाद संघयवाद नहीं है, किन्तु वह एक ्र हिट-विन्दु हमको उपलब्ध करा देता है। विञ्च का किस रीति से अवलोकन करना चाहिए यह हमें सिलाता है। यह निश्चय है कि विविध वृष्टि-विन्दुओं गाएर नए एर प्राप्ता ए , नए दिना के स्वरूप में आ नहीं सकती। द्वारा निरीक्षण किये विना कोई भी वस्तु सम्पूर्ण स्वरूप में आ नहीं सकती। म्याद्यद (जैनवर्म) पर आक्षेप करना यह अनुचित है।"

वर्णों अभिनन्दनं ग्रन्थ में पं. वरुदेव उपाध्याय ने हिल्ला है—

"उपितपदों में किसी एक ही मत के प्रतिपादन की बात (एकान्त) प्रतिहासिक दृष्टि से नितान्त हेय है, उनकी समता तो उस ज्ञान के मानसरो-पार्वाचा कृतिक वाराएं वर (अनेकात्व) से हैं जहाँ से भिन्न-भिन्न वार्मिक तथा दार्शिनक वाराएं निकलकर इस भारत-भूमि को आप्यायित करती आर्यो हैं। इस घारा (स्याद्वाद) को अग्रसर करने में ही जैन धर्म का महत्व है। इस धर्म का आचरण सदा प्रत्येक

जीव का कर्तव्य है। वर्षमान तीर्थं कर ने स्पष्ट शब्दों में कहा है।"

अनंतज्ञयनम् अध्यंगार, (अध्यक्ष लोकसभा भू.पू.) लिखते हैं---"भारत के महान संती, जैसे जैनवमें के तीर्थं कर ऋपभदेव व भगवान् महावीर के उपदेशों को हमें पढ़ना चाहिए। आज उन्हें अपने जीवन में उतारने का सबस ठीक समय आ पहुँचा है; क्योंकि जैनबमें का तत्वज्ञान अनेकान्त ्राप्त की आधारित हैं, और जैनवर्म का आधार अहिसा पर (सापक्ष्य पहार्ति) पर आधारित हैं, प्रतिष्ठापित है। जैनधर्म कोई पारस्परिक विचारों, ऐहिक व पारलौिकक मान्यताओं पर अन्ध श्रद्धा रखकर चलने वाला सम्प्रदाय नहीं है, वह मूलतः एक विशुद्ध वैज्ञानिक धर्म है। उसका विकास एवं प्रसार वैज्ञानिक ढंग से हुआ है। क्योंकि जैन धर्म का भौतिक विज्ञान, और आत्मविद्या का क्रमिक अन्वेषण आधुनिक विज्ञान के सिद्धान्तों से समानता रखता है। जैनधर्म ने विज्ञान के उन सभी प्रमुख सिद्धान्तों का विस्तृत वर्णन किया है। जैसे कि पदार्थ-विद्या, प्राणिशास्त्र, मनोविज्ञान और काल, गित-स्थिति, आकाश एवं तत्वा-नुसंधान। श्री जगदीश चन्द्र वसु ने वनस्पित में जीवन के अस्तित्व को सिद्ध कर जैनधर्म के पवित्र धर्मशास्त्र भगवती सूत्र के वनस्पित कायिक जीवों के चेतनत्व को प्रमाणित किया है।"

# <sub>शंकराचार्य और स्याद्वाद</sub>

'आचार्य शंकर ने जैनों के स्याद्दाट को 'संशयवाद' तथा 'अनिश्वित-वाद' की मंजा दी है। उसका कारण यह है कि उन्होंने 'स्यादिस्त' का आगम 'ग्रायद' के रूप में ग्रहण किया है; किन्तु आचार्य शंकर के इस मन्तव्य को जैन दार्शनिक स्वीकार नहीं करते। वे वस्तु को अनेक धर्म (गुण) बाली कहते हैं और 'स्यादिस्त' के साथ 'एव' गब्द का प्रयोग करते हैं। इसिलए स्याद्वादी सिद्धान्त का समर्थक विद्वाल् किसी भी वस्तु के सम्बन्ध में निर्णय देते हुए यही कहेगा कि अमुक

शंकराचार्य ने जो यह शंका व्यक्त की है कि एक ही पदार्थ में नित्य और अनित्य धर्म नहीं रह सकते; उसका उत्तर अपर के उदाहरण में अपेक्षा से ही ऐसा होता है। दिया जा चुका है, अर्थात् जैसे एक ही व्यक्ति अपने पुत्र की अपेक्षा प्या जा उपा का अपने पिता की अपेक्षा पुत्र भी है, इसी प्रकार एक ही पिता है और अपने पिता की अपेक्षा पुत्र भी है, प्राप्त के विरोधी धर्म अपेक्षा भेद से रहते हैं। उदाहरण के लिए, केन्द्र में वैठा हुआ व्यक्ति, उसके चारों ओर खड़े हुए व्यक्तियों की अपेक्षा भेद से भिन्न-भिन्न दिशाओं में वैटा हुआ सिछ होता है। उसी प्रकार पदार्थ के नित्यानित्य धर्मों में कोई विरोध नहीं आने पाता, छोटी और वड़ी वस्तुओं का छोटापन और वड़ापन अपेक्षा भेद

स है।

'इसमें कोई सन्देह नहीं कि अनेकान्त का अनुसंघान भारत की अहिसा साधना का चरम उत्कर्ष है और सारा संसार इसे जितनी ही श्चीघ्य अपनायेगा, विश्व में शान्ति भी उतनी ही शीघ्य स्थापित

भारतीय दर्गन, वाचस्पति गैरोला, पुष्ठ १९६, होगी।'

२. संस्कृति के चार ग्रम्थाम, रामधारीसिंह 'दिनकर', पुष्ठ १३७

'सिद्धिरनेकान्तात्'-(ज्ञब्दार्णव चन्द्रिका, सोमदेव सूरि-१)

"सिद्धिः शब्दानां निष्यत्तिर्ज्ञाप्तिर्वा भवत्यनेकान्तात् । अस्तित्वनः स्तित्य-नित्यत्वानित्यत्व विशेषण विशेषाद्यात्मफत्वात् दृष्टेण्टः प्रमाणाविषद्धादा-शास्त्र, परिसमाप्तेरित्येषोऽधिकारो वेदितव्यः । वक्ष्यति—सात्येतादिरिति'-अनेकान्ताधिकारे सत्येवाद्यन्त व्यन्यदेशो घटते अन्यया तद्दभावात् किंकेन सह गृह्येत् यतः सज्ञा स्थात् ।"

(अनेकान्त से सिद्धि होती है; अर्थात् घट्दोंकी निष्पत्ति अथवा ज्ञिष्त अनेकान्त से होती है। अस्तित्व-नास्तित्व, नित्यत्व-अनित्यत्व, विशेषण और विशेष्य आदि अनेकान्तात्मक हैं अतः इष्ट प्रमाण से अविरुद्ध दृष्टिगोचर होने से इस अनेकान्त का अधिकार इस (व्याकरण शास्त्र) की परिसमाप्ति पर्यन्त जानना चाहिये। जैसा कि आगे कहा जाएगा। 'सात्येतादि' (सूत्र) जिसका अर्थ है 'इत्संज्ञक के साथ उच्चार्यमाण आदि वर्ण अपने सहित उन मध्यपतित वर्णाक्षरों का ग्राहक होता है' अर्थात् 'अण्' यह प्रत्याहार है। इसमें 'अइउण्' सूत्रान्तःस्थ वर्णों का ग्रहण है। प्रथमाक्षर अऔर अन्त्य ण् के मध्यवर्ती 'इ-उ' का ग्रहण भी होता है। यह अनेकान्त अधिकार होने पर ही घटित हो सकता है अन्यथा उसके अभाव में किससे किसका ग्रहण किया जाए की संज्ञा का निर्माण हो।)

'सर्वान्तवत्तद्गुण मुख्यकल्वं,

सर्वान्तशून्यं च मिथोऽन्येक्षम् । सर्वापदामन्तकरं निरन्तं,

सर्वोदयं तीर्थिमिदं तवैव ॥६२॥

---आचार्य समन्तभद्र, युक्त्यानुशासन

(हे तीर्थंकर महावीर, आपका ही यह धर्मतीर्थं सर्वोदय सर्व अभ्युदयकारी है अन्य का नहीं; क्योंकि गौण-मुख्य आदि सर्व-धर्मान्मक हैं और जो परस्पर निरपेक्ष है वह सर्वधर्म-शून्य है, हे भगवन्! आपका यह तीर्य समस्त आपत्तियों का अन्त करने वाला और स्वयं भी अन्त रहित है।

ठा

विश्व के प्राणियों में विचार-भिन्नता दृष्टिगत होती है। यह आश्चर्य का विषय नहीं; क्योंकि व्यक्तियों का चिन्तन स्वतन्त्र और <sub>ग्रनेकान्त</sub> ग्रोर स्याहाद वहुमुख होता स्वाभाविक है। यदि प्रत्येक व्यक्ति दूसरे प्रत्येक व्यक्ति के भिन्न चिन्तन को विरोध की दृष्टि से देखेगा तो उसका ज्ञान अपने चिन्तन में ही सीमित रह जाएगा और बढ़मूल होने पर वह एकांगी विचार पारस्परिक द्वेष और असहिष्णुता को उत्पन्न करेगा। अतएव ज्ञान की समस्त उपासना चाहने वाले को अपने और विरोबी दोनों वृष्टिकोणों पर चिन्तन करना होगा । 'स्यात्' यह घट है ऐसा अनेकान्त-हो। जैनवर्म में विमर्श सत्य विन्दु को प्राप्त कराने मं सहायक सिद्ध हो। जैनवर्म में अनेकान्त-दर्शन इसी एक भिन्न 'स्यात्' की प्रतीति में सहायता पहुंत्राने <sub>वाला तास्विक</sub> विमर्श-पथ है।

स्याद्वाद-'स्यात्' और 'वाद' इन दो पट्टों से वना है। 'स्यात्' विधिलिङ्गं मं बना हुआ तिङ्ता प्रतिरूपक निपात है।\* न तो यह स्याद्वाद की व्युत्वित 'शायद' न सम्भावना और न कदाचित् का प्रतिपादक है किन्तु 'सुनिश्चित

दृष्टिकोण का वाचक है (ए पर्टीक्यूलर पाइण्ट ऑफ व्हा.)।

यह अनेकान्त दृष्टि सम्यग्दर्शन है, समस्याओं के समाधान का रल-पुलिन है। इससे भिन्न विचारों पर आक्रोश उत्पन्न नहीं होता क्योंकि आक्रोश अथवा उत्तेजना अपने लघुत्व से उत्पन्न होती है।

उसके स्थिर चित्त में इन विसंवादों से चिलत भाव नहीं आता प्रत्यृत अर्थ की सर्वा ग-पूर्णता प्रतीत कर और अधिक दृढ़ स्थैयं प्राप्त

होता है—

'सावेक्षाहि नदाः सिद्धा दुर्नदा अपि लोकतः । स्याद्वादिनां व्यवहारात् कुक्कुटग्रानवासितम् ॥ \_-सिद्धिविनिष्चय १०।२७॥ \_ग्राप्तमीमांसा, १०३॥

वानपेष्वनेकांतद्योती गम्यम्प्रतिविशेषक : । स्याग्निपातोऽयंग्रोगित्वात्तव केवितनामिपा।

वस्तुतः सिद्धनय वे ही हैं जो अपेक्षा-जिनत हैं। वैसे लोक व्यवहार से दुनियों का साधन भी किया जाता है; जैसे कुक्कुट का ग्राम में वोलना, यद्यपि कुक्कुट ग्राम के किसी एक प्रदेश विशेष में वोल रहा है तथापि उपचार से कह दिया गया कि कुक्कुट गाँव में वोल रहा है। यह निर्पेक्षनय लोक व्यवहार से है, अथवा अन्य उदाहरण—'वृक्ष किप-संयोगी' किप किसी वृक्ष की एक शाखा पर बैठा है, पूरे वृक्ष से उसका संयोग नहीं है तथापि किप वृक्ष पर बैठा है, ऐसा लोक-व्यवहार प्रक्लूप्त व्यवहार है, दुर्नय है—

#### समर्थ वचन

'समर्थवचनं जल्पं चतुरंगं विदुर्वृधाः । पक्ष निर्गय पर्यन्तं फलं मर्गा प्रभावना ॥'

—सिद्धि विनिश्चय, (अकलंकदेव) २

स्व पक्ष साधन में समर्थवचन को चतुरंगवाद या जल्प कहते हैं। उसकी अवधि पक्ष निर्णय पर्यन्त है और फल मार्ग प्रभावना है।

# चतुरंगवाद

वाद के चार अंग हैं—वादी, प्रतिवादी, सभ्य और सभापति। यह विवाद चर्चा को एक प्रमुख विषय है। वाद का प्रयोजन 'तत्व ज्ञान की प्राप्ति अथवा प्राप्त तत्व ज्ञान की रक्षा' माना गया है। वादी प्रतिवादी आदि अंग चतुष्टय द्वारा निर्णीत होने से वाद को चतुरंग कहा है। इस चतुष्टय में कोई मतभेद नहीं है तथापि साध्य-साधन प्रणाली में मतभेद है, वाद का प्रयोजन निष्कर्ष की प्राप्ति है। यह वाद न्याय-परम्परा तथा जैन-परम्परा में द्विविध विभक्त है। न्याय परम्परा का वाद छल-प्रयोग द्वारा भी अपने प्रतिवादी को परास्त करने की इच्छा रखता है, परन्तु जैन-परम्परा तत्त्व-शोध-निर्णय को मुख्य मानती है अतः विजिगीषा रखते हुए भी न्यायरीति का अनुसरण करना उचित मानती है। वाद का अंतिम परिणाम जय-पराजय है। इस जय अथवा पराजय की स्थिति में भी अिंहसक दृष्टिकोण को ही जैनाचार्य अकलंक देव ने महत्त्व दिया है।

पदार्थ-विचार तथा यथार्थ तात्विक निर्णय स्याद्वाद द्वारा ही होता है। एक ही रृष्टिकोण से विचार करना जहाँ पारस्परिक विवाद उपसंहार का मूल कारण रहता है, वहीं एक अच्रा एवं असत्य भी रहता है, ये

अतः वृद्धि-विकास, यथार्थं निर्णय, पारस्परिक विवाद-निवारण त्रुटियां स्याहाद से दूर हो जाती है। के लिये स्याद्वाद सिद्धान्त परम उपयोगी है। अनेकान्तवाद, सप्त-

भङ्गीवाद, 'स्याद्वाद' के ही नामान्तर है।

न्य अनन्त इह विधि कहीं, मिर्ल न काह कोई। जो सव ने साधन करे, स्थाहाद है सोई ॥'--नाटक समयसार, वनारसीदास ॥७॥

नय\* अतेक हैं, कोई किसी से नहीं मिलते, परस्पर विरुद्ध हैं

और जो सब नयों को साघता है, वह 'स्याहाद' है।



.



